# ඉස්ලාම් ධර්මය

# 10 ශුේණිය

අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුව



සියලු ම පෙළපෙනේ ඉපලක්ෂවුංකික් මාධ්යයෙන් ලබා ගැනීමට > www.edupub.gov.lk මෙබ අඩවියට පිමිසෙන්න.

| පුථම මුදුණය   | :- 2014 |
|---------------|---------|
| දෙවන මුදුණය   | :- 2015 |
| තෙවන මුදුණය   | :- 2016 |
| සිව්වන මුදුණය | :- 2017 |
| පස්වන මුදුණය  | :- 2018 |
| හයවන මුදුණය   | :- 2019 |
| හත්වන මුදුණය  | :- 2020 |

සියලු හිමිකම් ඇවිරිණි.

ISBN 978-955-25-0379-5

අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුව විසින් මත්තෙගොඩ, වාසනාවත්ත පාර, අංක 90 දරන ස්ථානයෙහි පිහිටි විශ්ව ගුැෆික්ස් (පුද්ගලික) සමාගමෙහි මුදුණය කරවා පුකාශයට පත්කරන ලදි.

Published by: Educational Publications Department Printed by: Vishwa Graphics (Pvt) Ltd.

### ශී ලංකා ජාතික ගීය

ශී ලංකා මාතා අප ශීූ ලංකා, නමෝ නමෝ නමෝ නමෝ මාතා සුන්දර සිරිබරිනී, සුරැඳි අති සෝබමාන ලංකා ධානා ධනය නෙක මල් පලතුරු පිරි ජය භූමිය රමාා අපහට සැප සිරි සෙත සදනා ජීවනයේ මාතා පිළිගනු මැන අප භක්ති පූජා නුමෝ නුමෝ මාතා අප ශීු ලංකා, නමෝ නමෝ නමෝ නමෝ මාතා ඔබ වේ අප විදහා ඔබ ම ය අප සතුන ඔබ වේ අප ශක්ති අප හද තුළ භක්ති ඔබ අප ආලෝකේ අපගේ අනුපුාණේ ඔබ අප ජීවන වේ අප මුක්තිය ඔබ වේ නව ජීවන දෙමිනේ නිතින අප පුබුදු කරන් මාතා ඥාන වීර්ය වඩවමින රැගෙන යනු මැන ජය භූමි කරා එක මවකගෙ දරු කැල බැවිනා යමු යමු වී නොපමා ජුම වඩා සැම භේද දුරැර දු නමෝ නමෝ මාතා අප ශීූ ලංකා, නමෝ නමෝ නමෝ නමෝ මාතා

අපි වෙමු එක මවකගෙ දරුවෝ එක නිවසෙහි වෙසෙනා එක පාටැති එක රුධිරය වේ අප කය තුළ දුවනා

එබැවිනි අපි වෙමු සොයුරු සොයුරියෝ එක ලෙස එහි වැඩෙනා ජීවත් වන අප මෙම නිවසේ සොඳින සිටිය යුතු වේ

සැමට ම මෙත් කරුණා ගුණෙනී වෙළී සමගි දමිනී රත් මිණි මුතු තො ව එය ම ය සැපතා කිසි කල තොම දිරතා

ආනන්ද සමරකෝන්

### පෙරවදන

දියුණුවේ හිණිපෙත කරා ගමන් කරනා වත්මන් ලොවට, නිතැතින්ම අවැසි වනුයේ වඩාත් නවා වූ අධාාපන කුමයකි. එමඟින් නිර්මාණය කළ යුත්තේ මනුගුණදම් සපිරුණු හා කුසලතාවලින් යුක්ත දරුපරපුරකි. එකී උත්තුංග මෙහෙවරට ජව බලය සපයමින්, විශ්වීය අභියෝග සඳහා දිරියෙන් මුහුණ දිය හැකි සිසු පරපුරක් නිර්මාණය කිරීම සඳහා සහාය වීම අපගේ පරම වගකීම වන්නේ ය. ඉගෙනුම් ආධාරක සම්පාදන කාර්යය වෙනුවෙන් සකීය ලෙස මැදිහත් වෙමින් අප දෙපාර්තමේන්තුව ඒ වෙනුවෙන් දායකත්වය ලබා දෙන්නේ ජාතියේ දරුදැරියන්ගේ නැණ පහන් දල්වාලීමේ උතුම් අදිටනෙනි.

පෙළපොත විටෙක දැනුම් කෝෂ්ඨාගාරයකි. එය තවත් විටෙක අප වින්දනාත්මක ලොවකට ද කැඳවාගෙන යයි. එසේම මේ පෙළපොත් අපගේ තර්ක බුද්ධිය වඩවාලන්නේ අනේකවිධ කුසලතා පුබුදු කරවාගන්නට ද සුවිසල් එළි දහරක් වෙමිනි. විදුබිමෙන් සමුගත් දිනක වුව අපරිමිත ආදරයෙන් ස්මරණය කළ හැකි මතක, පෙළපොත් පිටු අතර දැවටී ඔබ සමඟින් අත්වැල් බැඳ එනු නොඅනුමාන ය. මේ පෙළපොත සමඟම තව තවත් දැනුම් අවකාශ පිරි ඉසව් වෙත නිති පියමනිමින් පරිපූර්ණත්වය අත් කරගැනුමට ඔබ සැම නිරතුරුව ඇප කැප විය යුතු ය.

නිදහස් අධාාපනයේ මහානර්ඝ තාාගයක් සේ මේ පුස්තකය ඔබ දෝතට පිරිනැමේ. පෙළපොත් වෙනුවෙන් රජය වැය කර ඇති සුවිසල් ධනස්කන්ධයට අර්ථසම්පන්න අගයක් ලබා දිය හැක්කේ ඔබට පමණි. මෙම පාඨාා ගුන්ථය මනාව පරිශීලනය කරමින් නැණ ගුණ පිරි පුරවැසියන් වී අනාගත ලොව ඒකාලෝක කරන්නට දැයේ සියලු දූ දරුවන් වෙත දිරිය සවිය ලැබේවායි හදවතින් සුබ පතමි.

පෙළපොත් සම්පාදන කාර්යය වෙනුවෙන් අපුමාණ වූ සම්පත්දායකත්වයක් සැපයූ ලේඛක, සංස්කාරක හා ඇගයුම් මණ්ඩල සාමාජික පිරිවරටත් අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුවේ කාර්ය මණ්ඩලයේ සැමටත් මාගේ හදපිරි පුණාමය පුදකරමි.

### පී. එන්. අයිලප්පෙරුම

අධාාපන පුකාශන කොමසාරිස් ජනරාල් අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුව ඉසුරුපාය බත්තරමුල්ල 2020.06.26

### නියාමනය හා අධීක්ෂණය :

පී. එන්. අයිලප්පෙරුම අධාාපන පුකාශන කොමසාරිස් ජනරාල් අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුව

### මෙහෙයවීම :

ඩබ්ලිව්. ඒ. නිර්මලා පියසීලි කොමසාරිස් (සංවර්ධන) අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුව

### සම්බන්ධීකරණය :

එම්. ටී. අබ්දුර් රහ්මාන් සහකාර කොමසාරිස් අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුව අයි. ඒ. එම්. අෆ්සාන් සහකාර කොමසාරිස් අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුව

### ලේඛක මණ්ඩලය :

- 1. එම්. එච්. එම්. නාලිර්
- 2. එම්. එච්. එම් බුහාරි
- 3. ඒ. පී. එම්. අබ්බාස්
- 4. එම්. එස්. එම්. බුසරි
- 5. එම්. එම්. ෆස්ලුර් රහ්මාන්
- 6. එම්. ආර්. හිෂාම් මුහම්මද් -
- 7. මව්ලවියා එම්. අයි. එස්. සුහාරා
- 8. ඒ. සාබුදීන්
- 9. අසීමා හුසෙයින්

- ජොෂ්ඨ කථිකාචාර්ය, ෆාතින් ආයතනය, තිහාරිය.
- ගුරු උපදේශක,කලාප අධාාපන කාර්යාලය,මිනුවන්ගොඩ.
- ජෙන්ෂ්ඨ කථිකාචාර්ය,ජාමිආ නලීමියා බේරුවල.
- ජෙන්ෂ්ඨ උපගුරු, අල් අස්හර් ම.ම.වි., තිහාරිය.
- ජෙන්ෂ්ඨ උපගුරු,
   බාබුස් සලාම් ම.වී., පස්යාල
   ජෙන්ෂ්ඨ උපගුරු,
   අල් අස්හර් ම.ම.වී., තිහාරිය.
- උපගුරු, කයිරියා මුස්ලිම් කාන්තා .වී. කො. 09
- විදුහල්පති (විශුාමික), ආනොලොන්දාව, කපුගොල්ලාව.
- ජෙන්ෂ්ඨ උපගුරු, ඩී.එස්. සේනානායක වි., කො. 07.

### සංස්කාරක මණ්ඩලය :

මහාචාර්ය එම්. ඒ. එම්. ෂුක්රි - අධාකෂක,
 ජාමියා නලීමියා, බේරුවල.

2. එම්. එස්. අබ්දුල් බාරි - ජෝෂ්ඨ කථිකාචාර්ය,අරාබි, ඉස්ලාම් ශිෂ්ටාචාර දෙපාර්තමේන්තුව පේරාදෙණිය විශ්වවිදාහලය.

3. මව්ලවි ඒ. බී. එම්. අලියාර් - පීඨාධිපති, ඉස්ලාම් අරාබි පීඨය, අග්නිදිග විශ්වවිදහාලය, ඔලුවිල් විධායක සාමාජික(සමස්ත ලංකා ජ.උ.ස)

4. ජේ. එම්. ජසාර්- කථිකාචාර්ය, ආගමික ඒකකයජාතික අධාාපන ආයතනය, මහරගම

5. මව්ලවි එම්. අයි. එම්. නව්ෆර්දීන් - සහකාර අධ්‍යක්‍යක,මුස්ලිම් පාසල් සංවර්ධන ශාඛාව,ඉසුරුපාය.

6. එම්.ටී.අබ්දුර් රහ්මාන් - සහකාර කොමසාරිස්, අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුව.

භාෂා සංස්කරණය : එම්. ඒ. එම්. දමයන්ති සංවර්ධන සහකාර, නව ආදර්ශ පුාථමික පා.සංවර්ධන වහපෘතිය, ඉසුරුපාය.

සෝදුපත් කියවීම : ගයාන් මුණසිංහ

ජාතික ඒකාබද්ධතා පුවර්ධන සහකාර, ජාතික භාෂා හා සමාජ ඒකාබද්ධතා අමාතහාංශය.

අවසාන ඇගයීම් : මව්ලවි එම්. එන්.එම්. ඉප්ලාන් පුධාන කතීබ්වරයා, මහ පල්ලිය කොළඹ. අධාකු බාදිබීයා අරාබි විදුහල, කහටෝවිට.

> ඒ. ටී. එම්. නිජාම් ගුරු උපදේශක, කලාප අධානපන කාර්යාලය. පුත්තලම

විතු රූප සටහන්,පිට කවරය : එම්.ඩබ්. ඒ අසාර් මීල් පාර්වෛ මීඩියා මධාස්ථානය, කොළඹ 09

පරිගණක ගත කිරීම, පිටු සැකසීම : ඩබ්.ඒ. ජීවනි දිල්රුක්ෂි අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුව ඩබ්. අයේෂා මධුවන්ති සිල්වා අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුව



| පටුන                                        | පිටුව |
|---------------------------------------------|-------|
| 1. අකීදා                                    | 1     |
| 2. ඊමාන් හා අමල්                            | 5     |
| 3. රිසාලත් හා හිදායත්                       | 9     |
| 4. අත්තහාරත් (පිරිසිදුකම)                   | 12    |
| 5. අන්නජාසන් (අපිරිසිදුකම)                  | 17    |
| 6. ඉබාදත්                                   | 21    |
| 7. සලාතයේ වැදගත්කම                          | 27    |
| 8. සිෆතුස් සලාත්                            | 32    |
| 9. සලාතයෙන් අනතුරු ව උසුරිය යුතු පාරායනාවන් | 38    |
| 10. අත් තස්කියා                             | 44    |
| 11. යහ ගුණාංග පිළිබඳ ඉස්ලාමීය දැක්ම I       | 47    |
| 12. යහ ගුණාංග පිළිබඳ ඉස්ලාමීය දැක්ම II      | 49    |
| 13. ආධාාත්මික දියුණුව සඳහා වු මග පෙන්වීම    | 62    |
| 14. වහී හි වැදගත්කම                         | 70    |
| 15. අල් කුර්ආනය පහළ කිරීම හා ගොනු කිරීම     | 74    |
| 16. සුන්නත් හි වැදගත්කම                     | 79    |
| 17. සහාය මූලාශුය                            | 82    |
| 18. අරාබිකරයේ ඉස්ලාම් වහාප්තිය              | 87    |
| 19. නබි (සල්) තුමාගේ දඃවාව සහ අභියෝග        | 91    |
| 20. සීරාවෙහි වැදගත්කම                       | 96    |
| 21. ආර්ථිකය සම්බන්ධ ඉස්ලාමීය දැක්ම          | 100   |
| 22. ඉපයීමේ වැදගත්කම                         | 105   |
| 23. ඉපයීම I                                 | 111   |
| 24. ඉපයීම II                                | 116   |
| 25. අජ්නබී මහ්රමී සීමාවන් අනුගමනය කරමු      | 121   |
| 26. මානව අයිතිවාසිකම්                       | 124   |
| 27. යෞවනය හා කාර්ය භාර්ය                    | 128   |
| 28. ශාරීරික හා මානසික යෝගානාවය              | 132   |
| 29. මධාස්ථභාවය අනුගමනය කිරීම                | 137   |
| 30. ෆික්හුල් අව්ලවියාත්                     | 141   |
|                                             |       |



මෙම පෙළ පොතෙහි පාඩම්වල සමහර නම් ඉදිරියෙන් වරහන් තුළ කෙටි යෙදුම් ඇත. ඒවායේ සම්පූර්ණ යෙදුම පහත දී ඇත. ඒවා සම්පූර්ණයෙන් උච්චාරණය කර කියවීම ඉස්ලාමීය කුමය වේ. එලෙස, උච්චාරණය කර කියවීමෙන් පූර්ණ පුතිඵල ලබා ගත හැකිය.

කෙටි යෙදුම්: = සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් (සල්) පුරුෂයකු නම් (රළි) රළියල්ලාහු අන්හු කාන්තාවක නම් රළියල්ලාහු අන්හා දෙදෙනකු නම් රළියල්ලාහු අන්හුමා දෙදෙනකුට වැඩි නම් රළියල්ලාහු අන්හුම් පුරුෂයකු නම් (අලෛ) අලෛහිස් සලාම් කාන්තාවක් නම් අලෛහස් සලාම් දෙදෙනකු නම් අලෛහිමස් සලාම් දෙදෙනකුට වැඩි නම් අලෛහිමුස් සලාම් රහ්මතුල්ලාහි අලෛහි හෝ (රහ්) රහිමහුල්ලාහ්





## අකීදා



පොදුවේ මිනිස් ජීවිතය විශ්වාසය මත ගොඩනැගී ඇත. දෙනික ජීවිතයේ දී මිනිසා කියාත්මක කරවන්නේ ද ඔහු තුළ දක්නට ලැබෙන විශ්වාසය වේ. මුස්ලිම් බැතිමතකුගේ ජීවිතය ගත් කල, ඔහුගේ ජීවිතය විශ්වාසය පදනම් කරගනිමින් ගොඩනැගිය යුතු ය. අවසානය තෙක් ඔහු එම විශ්වාසය ම කියාත්මක කළ යුතු ය, යන්න ඉස්ලාමයේ අභිපාය වේ. එහෙයින් අල් කුර්ආනයේ තුනෙන් එක් කොටසකට වඩා වැඩියෙන් විශ්වාසය පිළිබඳ ව සාකච්ඡා කර ඇත. ඊමාන් සමඟ අමල් සඳහන් වන ස්ථාන 70කට වඩා වැඩි ය.

මා කවරකු ද? මෙලොව මගේ සේවය කුමක් ද? මගේ අවසානය කෙබඳු ද? ආදී ජීවිතයේ මූලික ගැටලුවලට මුස්ලිම් බැතිමතකු ඊමානීය පදනම මත පිළිතුරු සෙවිය යුතු ය. මෙලෙස විශ්වාස සඳහා ඉස්ලාමය විශාල වැදගත් කමක් ලබා දී ඇත.

අකීදා නැතහොත් අකාඉද් යන පද ''විශ්වාසය'' හුවා දක්වීමට භාවිත කරනු ලැබේ. ඉස්ලාමීය සම්පුදය තුළ ''අකීදා'' යන පදය, "අවසාන වූත් ස්ථිර වූත් සාධක තුළින් ගොඩනගන ලද විශ්වාසය" යන්න දක්වීමට භාවිතා කරනු ලැබේ.

අල්ලාහ් විසින් තෝරා ගන්නා ලද දේව ධර්ම දූතයන් සියල්ලන්ම එක ම අකීදාව දේශනා කළ බවට අල් කූර්ආනය සාක්ෂි දරයි.

"අපි නූන්ට ධර්මයෙන් අනුශාසනා කළ දේ තව ද නුඹ වෙත පහළ කළ දේ තව ද ඊසා, මූසා, ඉබාහිම්, යනාදී අයට අප අනුශාසනා කළ දේ ඔහු නුඹලා වෙත ද නියම කොට තිබේ. ඒ නුඹලා දීන් (ඉස්ලාමීය ජීවන මාර්ගය) තහවුරු කරනු. ඒ තුළ නුඹලා භේද බින්න නොවනු යන්නයි." (42:13) යනුවෙන් අල් කුර්ආනයේ සඳහන් වේ.

ඉස්ලාමීය ඉතිහාසය තුළ විවිධ කලාවන් බිහි වූ අවස්ථාවේ, ඉස්ලාමීය විශ්වාසය ගොනු කර දීමට බිහි වූ එකම කලාව ''ඉල්මුල් අකි්දා'' හෙවත් ''ඉල්මුල් අකාඉද් '' නම් කලාව වේ. අල් කුර්ආනය හා අස්සුන්නාහ් ඉල්මුල් අකී්දාවට පාදක වී ඇත. ඉස්ලාමීය මූලික විශ්වාසයන් පිළිබඳ ව ඒවා පුකාශ කර ඇත. නිදසුනක් වශයෙන් පහත සිදුවීම දක්විය හැකි ය. ජිබ්රීල් (අලෙ) තුමා ''ඊමානය පිළිබඳ ව මට පවසන්න'' යැයි නබ් (සල්) තුමාගෙන් ඇසූ විට, එතුමාණෝ ''අල්ලාහ්, ඔහුගේ මලක්වරුන්, ඔහුගේ අාගම්, ඔහුගේ දේව ධර්ම දූතයන්, පරමාන්ත දිනය හා යහපත- අයහපත දේව කැමැත්ත අනුව සිදු වේ, යන්න විශ්වාස කිරීම ඊමාන් වේ ''යනුවෙන් පිළිතුරු දූන්හ. (බුහාරි)

### මෙම හදීසය පුධාන විශ්වාස හයම ගෙනහැර දක්වයි.

### 01. අල්ලාන් පිළිබඳ විශ්වාසය -

අල්ලාහ් සිටින්නේ ය, ඔහුගේ ඒකතවය සඳහා වන සාක්ෂි, ඔහුගේ ගුණාංග, ඔහුගේ අලංකාර නාම, ඔහුගේ හැකියාවන් හා ශක්තිය යනාදිය මෙහි විස්තර කර ඇත.

### 02. මලක්වරුන් පිළිබඳ විශ්වාසය -

මලක්වරුන්, ජින්වරුන් පිළිබඳ විස්තර මෙහි අන්තර්ගත වේ. තව ද ''රූහ් '' පිළිබඳ විස්තර ද මෙහි අන්තර්ගත වී ඇත.

### 03. ආගම් පිළිබඳ විශ්වාසය -

මිනිස් සමාජයට මග පෙන්වීම උදෙසා අල්ලාහ් පහළ කරන ලද සුහුෆ්, ආගම් පිළිබඳ ව මෙහි පහදා දී ඇත.

### 04. නබිවරුන්, රසූල්වරුන් පිළිබඳ විශ්වාසය -

නබිවරුන්ගේ ගුණාංග, ඔවුන්ට ලබා දෙන ලද හාස්කම්, ඔවුන්ගේ සේවා ගැන මෙහි පැහැදිලි කර ඇත.

### 05. පරමාන්ත දිනය පිළිබඳ විශ්වාසය -

කබ්රය, බඃස්, හිසාබ්, මීසාන්, සිරාත්, ජන්නා, නාර් පිළිබඳ කරුණු මෙහි අඩංගු වේ.

### 06. කළා කද්ර් පිළිබඳ විශ්වාසය -

මුළු විශ්වය ම කිුයා කරවන දෙවියන්ගේ අභිපාය පිළිබඳ ව මෙහි පැහැදිලි කර ඇත.

# آمَنْتُ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْقَدْرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ مِنَ اللهِ تَعَالَى

මෙම පුධාන විශ්වාස හය අකීදා ක්ෂේතු පිළිබඳ ඉස්ලාමීය විද්වතුන් පහත සඳහන් ආකාරයට කොටස් හතරකට බෙදා පැහැදිලි කර ඇත.

### 01. අල් ඉලාහියියාත් -

අල්ලාන් පිළිබඳ විශ්වාසය, බළා කද්ර් පිළිබඳ විශ්වාසය, ඒ හා සම්බන්ධ සියලු කරුණු මෙහි අඩංගු වේ.

### 02. අන් නුබුව්වාත් -

නබිවරුන්, රසූල්වරුන් පිළිබඳ විශ්වාසය, ආගම් පිළිබඳ විශ්වාසය යනාදි සියලු දැ මෙහි අඩංගු වේ.

### 03. අර් රූහානියියාන් -

පියවි ඇසටත් ඉන්දියන්ටත් ගෝචර නොවන මලක්වරුන්, ජින්වරුන්, ෂෛතාන්වරුන්, රූහ් යනාදිය මෙහි අඩංගු වේ.

### 04. අස් සම්ඉයියාත් -

පරලොව ජීවිතය සම්බන්ධ සියලු කරුණු මෙහි අඩංගු වේ. ( කබ්ර්, බඃස්, මහ්ෂර් හිසාබ්, මීසාන්, හව්ල්, සිරාත්, ජන්නා, නාර්)

විශ්වාසය, යහපත් වන විට ජීවිතය ද යහපත් වේ. ජීවිතයට ශ්‍රේෂ්ඨ අරමුණක් ලබා දී, එය බලවත් කරන අගනා සේවයක් ''ඉස්ලාමීය අකීදා'' ඉටු කරයි. මෙම අකීදාව නොමැති ව තනි මුස්ලිම් පුද්ගලයකු හෝ මුස්ලිම් සමාජයක් ගොඩ නැගිය නොහැකි ය.

මුස්ලිම් සමාජය තුළ පසුකාලීන ව ඇති වූ දේශපාලනික අර්බුද, අනා චින්තනයන් ගේ බලපෑම්, විචාර බුද්ධියෙහි සීමාව ඉක්මවීම පුමුඛ විවිධ කරුණු කාරණා හේතු කොට ගෙන අකීදාවෙහි සරල බව ගිලිහී වාාකූල විය. මිනිසා කියාත්මක කර ජීවිතය බලසම්පන්න කිරීමට උර දෙන ශක්තියක් බවට පත් විය යුතු එය ඊට හාත්පසින් ම පටහැනි ව කෝලාහලවලට හා සටන්වලට මග පෙන්වන කරුණක් බවට පත් විය. කෙටියෙන් පවසනවා නම් "අකීදා" වචනයට පමණක් සීමා විය.

අකීදා විෂයයෙහි විවිධ මතවාද දරන්නන්ගේ අදහස් තුළින් මුස්ලිම් සමාජයෙහි විවිධ කණ්ඩායම් රාශියක් බිහි විය. ජබරියියා, කදරියියා, මුර්ජිආ, මුඃතසිලා යනාදිය ඊට නිදසුන් කිහිපයකි.

ඉස්ලාමීය අකීදා ව මෙවැනි වැරදි කිුිියාමාර්ග තුළින් බලපෑමට ලක් නොවිය යුතු ය. එහි පාරිශුද්ධත්වය අහිමි නොවිය යුතු යැයි සිතූ විද්වත්හු රැසක් එය රැක ගැනීමෙහිලා පුයත්න දරූහ. අහ්මද් බින් හන්බල් රහ්මතුල්ලාහි, අබුල් හසන් අල් අෂ්අරී රහ්මතුල්ලාහ්, අබු මන්සූර් අල්මාත්තුරුදී රහ්මතුල්ලාහ්, යන ඉමාම්වරු මෙහිලා විශාල දයකත්වයක් ලබා දුන්හ. මොවුහු සියල්ලෝ ම "අහ්ලුස් සුන්නාහ්

වල් ජමාආ වට" අයත් වූවෝ වෙති. අහ්ලුස් සුන්නාහ් වල් ජමාආ යනු මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ හා සහාබිවරුන්ගේ මග පිළිපදින්නෝ වෙති. අපිද මෙම පිළිවෙත් පිළිපැද ජිවිතය ශක්තිමත් කරගමු; මෙලොව, පරලොව සෞභාගාවත් කර ගනිමු.

### අභාගාස

- 01. "අකීදා" යන්නෙන් ඔබ අවබෝධ කරගත්තේ කුමක් ද?
- 02. "ඉල්මුල් අකීදා" බිහි වීමෙහිලා බලපෑ හේතුව සඳහන් කරන්න.
- 03. ඉස්ලාමීය අකීදාවට විරුද්ධ වූ කණ්ඩායම් පහක් ලියන්න.
- 04. "අකීදා" කාලානුරූපීව වෙනස් නොවන එකක් බව අල් කුර්ආන් වැකියක් මගින් පහදන්න.





# ඊමාන් හා අමල්



ඉස්ලාම් පවසන කරුණු විශ්වාස කිරීම "ඊමාන්" ලෙසත් එහි දේශනා පිළිපැදීම "අමල්" ලෙසත් සැලකේ. ඊමාන් යනු හදවතින් ම පිළිගෙන මුවින් පුකාශ කර කියාවෙන් ස්ථිර කිරීම වේ. යමෙක් ඉස්ලාමීය විශ්වාස පිළිගෙන, ඒ තුළින් අමල් ඉටු කරන්නේ නම්, ඔහු "මුඃමීන්" ලෙස හඳුන්වනු ලබයි. ඊමාන් හා අමල්, මලට සුවඳ මෙන් එකට බැඳී පවතී. ඊමානයෙන් තොර ව සිදු කරනු ලබන කිසිදු අමලයක් පිළිගනු නොලැබේ. අල් කුර්ආනයෙහි ඊමාන් හා අමල් එකට එක් කර ස්ථාන 70ක පමණ සඳහන් කර තිබීමෙන් මෙය ස්ථිර කරනු ලැබේ.

"නබිවරයාණෙනි, කවරෙක් ඊමාන් කර සාලිහ් වන කුියා කරන්නෝ ද ඔවුන්ට නියත වශයෙන් ම ස්වර්ග ඇත. ඒවායෙහි ගලා යන දිය ගංගාවන් තිබෙන බවට සුභාරංචි පවසන්න. (2:25)

පුරුෂයකු හෝ ස්තියක හෝ වේවා, විශ්වාස කර යහ කියා කවරෙකු සිදු කළ ද නියත වශයෙන් ම අපි ඔවුන්ට යහ ජීවිතයක් ගත කිරීමට සලස්වන්නෙමු." (16.97)

"ඊමාන්හි 70කට වඩා වැඩි අංග පුමාණයක් අන්තර්ගත වේ. එහි උසස්තම අංගය "ලා ඉලාහ ඉල්ලල්ලාහ්" යන කලීමාව වන අතර එහි පහළ ම අංගය මාර්ගයේ ඇති අනතුරුදායක දවා ඉවත් කිරීම වේ. ලැජ්ජාශීලීභාවය ද ඊමාන්හි එක් අංගයකි." යනුවෙන් මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසුහ. (බුහාරි)





ඉස්ලාම්, ඊමාත් කළ යුතු කරුණු පෙන්වා දී ඇති ආකාරයට අමල් ද පෙන්වා දී ඇත. නැමදුම් වතාවත්, පොදු සේවාවත්, ගනුදෙනු, යහ ගුණාංග යනාදිය අමල්හි අන්තර්ගත වේ. එම අමල් ඉටු කිරීම මගින් කෙනකුගේ ඊමානය ස්ථිර වනු ඇත.

නුඹලාගේ මුහුණ නැගෙනහිර හෝ බස්නාහිර දෙසට හැරවීම (පමණක්) යහකම නොවේ. එහෙත් යහකම නම් අල්ලාහ් ගැන ද අවසාන දිනය ගැන ද මලක්වරුන් ගැන ද ධර්ම ගුන්ථ ගැන ද නබිවරුන් ගැන ද විශ්වාස කර ඔහු (අල්ලාහ්) කෙරෙහි වූ ඇල්ම නිසා දේපළ නෑදැයන්ට ද අනාථයන්ට ද දිළින්දන්ට ද මගීන්ට ද යාචකයන්ට ද වහලුන් මුදවා ගැනීමට ද වැය කර සලාත්හි නිරතව සකාත් ගෙවීම ද වේ. තවද ඔවුහු පොරොන්දු වූ විට තම පොරොන්දුව ඉටු කරන දුෂ්කරතාවන්හි දී ද දිළිඳුබවේදී ද (සතාය හා අසතාය අතර) සටනේදී ද ඉවසිලිමත් වන්නෝ වෙති. ඔවුහු සතාාවාදීහු ය. තව ද බියබැතිමත් වූ අය ද ඔවුහු ම ය. (2:177)

මෙය සුන්නාහ්වෙන් ද තහවුරු වේ.

මුඃමින්වරයකු හා කාෆිර්වරයකු අතර ඇති වෙනස සලාතය අතහැරීම වේ. (බුහාරි)

වැන්දඹුවකගේ හෝ අනාථයකුගේ අවශාතා ඉටු කිරීමට උත්සාහ කරන්නා, නොකඩවා රාතියේ සිටගෙන නැමඳුම් කළ හා දිවා කාලයේ උපවාසයේ යෙදෙන්නකු මෙන් වේ. (බුහාරි)

යමෙක් තමාට පියමනාප දේ තම සොහොයුරාට ද පිය මනාප බව විශ්වාස නොකරන තාක් ඔහු සතා මුඃමින්වරයෙක් නොවේ. (බුහාරි)

යමෙක් අල්ලාහ් හා පරමාන්ත දිනය විශ්වාස කරන්නේ ද ඔහු අසල්වාසීන්ට යහපත සිදු කරත්වා! කවරෙක් අල්ලාහ්ව හා පරමාන්ත දිනය විශ්වාස කරන්නේ ද ඔහු තම අාගන්තුකයන්ට සත්කාර කරත්වා! යමෙක් අල්ලාහ් හා පරමාන්ත දිනය විශ්වාස කරන්නේ ද ඔහු කතා කළ හොත් යහපත් දේ කතා කරත්වා! නොමැති නම්, නිහඬව සිටිත්වා! (බහාරි)

"මුඃමින්වරුන් අතරින් යහපත් තැනැත්තා යහගුණ ඇත්තා වේ." (අහ්මද්)

අමල් නොමැති ඊමාන් පල රහිත වන්නාසේ ම ඊමාන් නොමැති අමල් පල රහිත වේ. මෙවැනි අමල් අල් කුර්ආනය මිරිඟුවක් යැයි පවසයි.

පුතික්ෂේප කරන්නන් වූ ඔවුන්ගේ කි්යාකාරකම්, පිපාසිතයා එය ජලය යැයි සිතන කාන්තාරයේ මිරිඟුවක මෙනි. ඔහු එහි ගිය විට කිසිම දෙයක් ඔහුට නොලැබුණේය. (24:39) අල් කුර්ආනය ඊමාන් සමග අමල් එක් කර පවසන විට, "ඊමාන් කර (යහපත්) සාලිහ් වන කි්යා ඉටු කරන්නන් යනුවෙන්" පවසයි "සාලිහ් වන අමල්" යන්න නියමිත කාලය තුළ කරන සුදුසු නිවැරදි කි්යා ලෙස පැහැදිලි කළ හැකි ය. තව ද මෙලොව -පරලොව ජිවිතයටත්, තනි පුද්ගල-සාමුහික ජීවිතයටත් ආධාාත්මික-ලෞකික ජීවිතයටත් ගැළපෙන පරිදි සකස් වන සියලු ම කිුයා සාලින් වන අමල් ලෙස විස්තර කළ හැකි ය. සාලින් වන 'අමල්' එකක් අල්ලාන් පිළිගැනීමට නම් චිත්ත පාරිශුද්ධිය වැදගත් කොන්දේසියකි.

"වරක් සහාබිවරයෙක් අල්ලාහ්ගේ ධර්ම දූතයා අසළට පැමිණ "අල්ලාහ්ගේ ධර්ම දූතයාණෙනි! අල්ලාහ් වෙනුවෙන් මම අමල් කිහිපයක් ඉටු කරන්නෙමි. ඒ සමග ම ජනයා මගේ කිුයා දෙස බලන විට මා හට සතුටක් ඇතිවෙනවා" යැයි පැවසුවේ ය. මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ කිසිඳු පිළිතුරක් නොදුන්හ. එවිට පහත සඳහන් අල් කුර්ආන් වාකාය පහළ විය. "යමෙක් තම දෙවියන් හමු වීමට පිුය කරන්නේ ද ඔහු යහ කිුයා කර තම දෙවියන් කිසිවකුට සම නොකර (ඔහු ම) නමදින්න" (18:110) මේ සිද්ධිය වාාජ ලෙස කරන අමල් කුෆ්ර් හා සමාන බව පැහැදිලි කරයි.

මුෘමින්වරයකුගේ කුියාකාරීත්වය හා මුෘමින් නොවන කෙනකුගේ කුියාකාරීත්වය අතර වෙනසක් ඇත. මුෘමින්වරයකුගේ කුියාකාරීත්වය පහත සඳහන් කොන්දේසිවලට යටත් වේ.

- 01. අල්ලාහ්ට හා ඔහුගේ දූතයාට යටත් ව සිටීම.
- 02. මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා කළ ආකාරයට එම කිුිිිිිිිිි සිදුකිරීම.
- 03. අල්ලාහ්ගේ තෘප්තිය බලාපොරොත්තුවෙන් සිටීම.
- 04. අල්ලාහ්ගෙන් පමණක් පුතිඵලය බලාපොරොත්තුවෙන් සිටීම.

ඊමාන් සහිත ජනතාවගේ පිවිතුරු ධෛර්යය මුසු වූ කි්යාකාරකම් ඉස්ලාමීය ඉතිහාසය පුරා ම දක්නට හැකි ය. මුඃමින්වරයකුගේ ඒකායන අරමුණ වන්නේ අල්ලාහ් තෘප්තිමත් කිරීමයි, යන්නට යහපත් පූර්වාදර්ශයක් ලෙස පහත සඳහන් සිදුවීම දක්විය හැකි ය.

යුද පිටියක දී අලි රළියල්ලාහු අන්හු තුමා සතුරා සමඟ සටන් කරමින් සිටියේ ය. සතුරා දුර්වල වන අවස්ථාවේ දී ඔහු අලි රළියල්ලාහු අන්හු තුමාගේ මුහුණට උගුර පාදා කෙළ ගැසුවේ ය. එක වර ම, අලි රළියල්ලාහු අන්හු තුමා ඔහු එම ස්ථානයේ දී අතහැර වෙනතක ගියේ ය. මෙය දක විස්මයට පත් වූ ඔහු ඉක්මනින් ලුහුබැඳ ගොස් "මාව එලෙස අතහැර ගියේ මක්නිසාද?" කියා විමසුවේ ය. එවිට එතුමා "නුඹ අල්ලාහ්ගේ සතුරකු බැවින් නුඹ ව මරා දමීමට උත්සාහ කළෙමි. නමුදු, නුඹ උගුර පාදා කෙළ ගැසූවිට මගේ සතුරකු බවට පත් වුණි. මෙම තත්ත්වයේ දී මා නුඹ මැරුවේ නම් එය ආත්මාර්ථකාමී මැරීමක් බවට පත් වේ. අල්ලාහ්ගේ කුසල් අහිමි ව යයි. එහෙයින්, මම නුඹ ව අතහැරියෙමි" යනුවෙන් පිළිතුරු දුන්නේ ය.

එම නිසා අපගේ මුතුන්මිත්තන්ගේ මෙවැනි ආදර්ශය පිළිපැද අපි ද අපගේ ඊමානය ශක්තිමත් කර ගනිමු.

### අභාගස

- 01. ඊමානය හා අමල් අතර ඇති සබඳතාව පහඳන්න.
- 02. අල් කුර්ආනයේ 18:110 වන වැකිය පහළ වීමට හේතු වූ සිදුවීම කුමක් ද?
- 03. යහ කිුයා ඉටු කිරීමෙහි ලා මුඃමින්වරයකු හා මුඃමින් නොවන්නකු අතර වෙනස වගුගත කරන්න.
- 04. "සාලිහ් වන අමල්" යන්නෙන් ඔබ වටහාගත් දේ කුමක් ද?
- 05. පාඩමේ සඳහන් වන අල් කුර්ආන්, හදීස් මගින් පෙන්වා දෙනු ලබන යහ ගුණාංග ලැයිස්තු ගත කරන්න.





# රසාලත් හා නිදායත්



දේව ධර්ම දූතයන් යන අය අල්ලාහ්ගේ මගපෙන්වීම මෙලොවට දේශනා කිරීමේ සේවය ඉටු කළහ. ඔවුන්ගෙන් මිනිස් සමාජය දේව මගපෙන්වීම ලබා ගත්හ. ඔවුන්ට අල්ලාහ් විසින් පුදනය කරන ලද මගපෙන්වීම, දේශනා "රිසාලත්" (ධර්ම දූත මෙහෙවර) යනුවෙන් හැඳින්වේ. මෙම රිසාලත් මිනිසා යහමග යැවීමට අතාවශාය වේ. අල්ලාහ් තමා පියකරන්නන් වෙත පමණක් අවනත වීමේ හැඟීම ඇති කරනු ලබන්නේ ය. මෙය "හිදායත්" යනුවෙන් පැවසේ. මෙනිසා දේව චින්තනය, කුසල් කිරීමේ අවස්ථාව, සාරධර්ම ඇති වේ. මෙය පහත සඳහන් සාධක මගින් වටහාගත හැකි ය.

01. මිනිස් දනුම, තාඤණික දියුණුව හා විදහත්මක සොයා ගැනීම් තුළ විස්මිත වාර්තා තබමින් පවතියි. නමුදු, සාරධර්මවලට එහි කිසිදු ස්ථිරසාර, තනි මගපෙන්වීමක් ලබාදීමට තරම් ශක්තියක් නොමැත. එහෙයින්, මිනිසාට ගුණාත්මක සාරධර්ම හඳුනා ගැනීමටත් ඒවා රැක ගනිමින් ජීවත් වීමටත් දේව මගපෙන්වීම අතහවශාය වේ. තව ද, වසං වූ කරුණු පිළිබඳ දනුම ලබාගැනීමටත් ඒ කෙරෙහි විශ්වාසය තැබීමටත් ඒවා ගැඹුරු අර්ථයෙන් විශ්වාස කිරීමටත් දේව මගපෙන්වීම් අවශා වන්නේ ය. පහත සඳහන් අල් කුර්ආන් වැකිය තුළින් මෙය පැහැදිලි ව ම ගෙනහැර දක්වන්නේ ය. කවරෙක් අල්ලාහ් (ඔහුගේ ධර්මය) ස්ථිරසාර ව ගුහණය කරන්නේ ද ඔහු නියත වශයෙන් ම ඍජු මාර්ගය ඔස්සේ යොමු කරවනු ලබන්නේ ය (3:101)



එලෙස දේව මගපෙන්වීම් නොපිළිගෙන තර්ක කරන්නන් පිළිබඳ ව අල් කුර්ආනය ඔවුන් දෙස බලා මෙසේ පවසන්නේ ය.

"අල්ලාහ් පහළ කළ දෑ අනුගමනය කරනුයි" ඔවුනට කියනු ලැබූ කල්හී, "නැත. අපගේ මුතුන්මිත්තන්ගෙන් අප දුටු දෑ අප අනුගමනය කරන්නෙමුයි" ඔවුහු කියති. බුර බුරා නගින (නිරයේ) ගින්නේ දඬුවමට ෂෛතාන් ඔවුන් කැඳවූව ද (මෙසේ ඔවුහු ඔවුන් අනුගමනය කරන්නෙහි ද?) ( 31:21)

02. මිනිසා මවන ලද අරමුණ නිවැරදි ව වටහා ගත යුතු ය. නැතහොත්, මිනිසා ආශාවත්ට වහල් වී මෙලොව ජීවිතය විනාශ කර ගනියි. පරලොවේ දීත් අපහාසයට පත් වේ. මෙවැනි තත්ත්වයක් තුළ දී ඔහුගෙන් පශ්න කිරීමත් ඔහුට දඬුවම් කිරීමත් සාධාරණ නොවේ. එම නිසා පරමාන්ත දින ඔහුට දඬුවම් කිරීමත් අසාධාරණ බව තර්ක කළ ද එය වැරුද්දක් බව පැවසිය නොහැකි ය. නමුදු, අල්ලාහ් නීති ගරුක ය. කිසිදු ආත්මයකට අසාධාරණ ලෙස දඬුවම් නොකරන්නේ ය. එහෙයින්, තම දේව ධර්ම දූතයන් එවා රිසාලත් තුළින් මිනිසාට ඔහු මවන ලද අරමුණ පහදා එම පදනම මත කියා කිරීමට මගපෙන්නුවේ ය. එය පැමිණීමට පෙර වේදනාවකින් අප ඔවුන් විනාශ කළා නම් "අපගේ රබ් (පරමාධිපතියාණෙනි) ඔබ අප වෙත රසූල්වරයකු නොඑව්වේ මන්ද? එසේ නම් අප නින්දවට සහ අපකීර්තියට පත්වීමට පෙර අපට ඔබගේ ආයාත් (වදන්) අනුගමනය කළ හැකිව තිබුණේ" යැයි ඔවුන් කියනු ඇත. (20:134)

මෙම වැකිය මගින් දේව මගපෙන්වීම ලබා දුන් පසු ව අල්ලාහ් විසින් තෳාග හෝ දඬුවම් ලබා දෙනු ලැබේ, යන්න වටහා ගත හැකි ය.

03. මිනිස් සමාජය යහමගෙහි යැවීමට ශ්‍රෙෂ්ඨ ආදර්ශයක් අත‍‍යවශා‍ය ය. මිනිස් සිත් සතන් තුළ පුහු පුචාරයක් ඇති කරන්නා වූ බලපෑමට වඩා විශාල බලපෑමක් පුායෝගික ආදර්ශයන්ට ඇති කළ හැකි ය. දේව ධර්ම දූතයෝ එවැනි බලපෑමක් ඇති කරන්නනෝ වූහ. එමගින් රිසාලත් දේව මගපෙන්වීම උදෙසා මාධ්‍යයක් ලෙස ක්‍රියා කරයි , යන්නට ඔවුහු සාක්ෂි දරති. එහෙයින්, ඔවුන් පිළිබඳ ව අල් කුර්ආනය මෙසේ පුශංසා කර ඇත.

(නබිවරයාණෙනි) අල්ලාහ් යහමග පෙන්වූ අය වන්නේ ඔහු ම ය. එබැවින් (නුඹ ද) ඔවුන්ගේ යහමග අනුගමනය කරනු. (6:90) යනුවෙන් ඔවුන් දෙස බලා අල් කුර්ආනය සඳහන් කරයි.

04. මිනිස් ජීවිතයට මග පෙන්වීමේ සුදුසුකම මිනිස් දනුමට ලබා දුන්නේ නම්, මිනිස් සමාජය බෙදුම් දහසකට බෙදේ. "එක්සේසත්කම" යන්න සිදු කළ නොහැක්කක් බවට පත් වේ. මෙම තත්ත්වයෙන් රිසාලත් මිනිස් සමජය ආරක්ෂා කරන්නේ ය. සියලු දෙනා අනිවාර්යයෙන් ම සමගියෙන් සිටිය යුතු අවස්ථා පෙන්වා දී ඔවුන් සාමකාමී කරන්නේ ය.

මිනිස් සමාජය දේව මගපෙන්වීම අතාවශාය ම කරුණක් බැවින් අල්ලාහ් අරම්භයේ සිට ම දේව ධර්ම දූතයන් එවමින් සිටියේ ය. සුහුෆ් හා ආගමික කෘති පහළ කළේ ය.

මුස්ලිම් බැතිමතෙකු අල්ලාහ් විසින් පහළ කරන ලද ආගම් සියල්ල ම පිළිගත යුතු ය. ඊට මෙවැනි වැකි සාක්ෂි ලෙස දක්නට ලැබේ.

" ඔවුනු සියල්ලෝ ම අල්ලාන් ව, ඔහුගේ මලක්වරුන් ව, ඔහුගේ දේව ගුන්ථ හා ඔහුගේ රසූල්වරුන් ව විශ්වාස කරන්නාහු ය" (2: 285 )

අාගමික කෘති වලට පහළ කරන ලද සුහුෆ්හි සංඛ්යාව 110 ලෙස සඳහන් වේ. එනම්,

```
      ආදම් අලෛහිස්සලාම් තුමාට
      10
      මීද් අලෛහිස්සලාම් තුමාට
      50

      ඉද්රීස් අලෛහිස්සලාම් තුමාට
      30
      ඉබ්රාහීම් අලෛහිස්සලාම් තුමාට
      10

      මුසා අලෛහිස්සලාම් තුමාට
      10
```

මේ අතරින් ඉබ්රාහීම් අලෛහිස්සලාම් තුමාට හා මූසා අලෛහිස්සලාම් තුමාට පහළ කරන ලද සුහුෆ් පිළිබඳ ව පමණක් අල් කුර්ආන්හි පුකාශයට පත් කර ඇත. එලෙස,

```
මූසා අලෛහිස්සලාම් තුමාට තව්රාත් ආගමික කෘතිය ද
දවූද් අලෛහිස්සලාම් තුමාට සබූර් ආගමික කෘතිය ද
ඊසා අලෛහිස්සලාම් තුමාට ඉන්ජිල් ආගමික කෘතිය ද
මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාට ෆුර්කාන් ආගමික කෘතිය ද පහළ කෙරුණි.
```

ඉහත සඳහන් කරන ලද සියලු ම ආගමික කෘති අල්ලාහ් විසින් පහළ කරන ලද්දක් බව අප විශ්වාස කළ යුතු ය. ඒ සමග ම අවසාන ආගමික කෘතිය වන අල් කුර්ආනය පිළිපැදීම යහමගඋදෙසා වූ අවසාන තෝරා ගැනීම යන්න ස්ථිර කර ගත යුතු ය.

### අභාගාස

- 01. ආගමික කෘති, සුහුෆ් පහළ කරන ලද නබිවරුන්ගේ නම් ලැයිස්තු ගත කරන්න.
- 02. මිනිස් සමාජයට යහමග පෙන්වීමට රිසාලත්හි අවශාතාව හඟවන සාධාරණ හේතු ගෙන හැර දක්වන්න.





# අත්තහාරත් (පිරිසිදුකම)



### ඉස්ලාමය තුළ පිරිසිදුභාවයේ වැදගත්කම.

ඉස්ලාම් මුළු ජීවිතයට ම මග පෙන්වීමකි. එය මිනිස් ජීවිතයේ සියලු ම අංශයන්ට අවශා දේශනා, මග පෙන්වීම් ලබා දී ඇත. ඒ අනුව ඉස්ලාම්, එය පිළිපදින සෑම මුස්ලිම් බැතිමතකුට ම පිරිසිදුභාවය රැකගන්නා ලෙස අවවාද කරයි. පිරිසිදු ව සිටීම යහපත ගෙන දෙන ඉබාදතයක් ලෙස ද එය පෙන්වා දෙයි.

අල්ලාහ් සෑම විට ම පිරිසිදු ව සිටින්නන්ට සෙනෙහස දක්වන බව අල් කුර්ආනයේ සඳහන් වේ.

" නියත වශයෙන් ම අල්ලාහ් විසින් පාරිශුද්ධවන්තයින්ට සෙනෙහස දක්වන්නේ ය" (9:108)

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාට ආරම්භයේ දී පහළ කරන ලද 'සූරා මුද්දස්සිර්' හි සඳහන් වැකියක පිරිසිදුභාවයේ වැදගත්කම හඟවා ඇත.

"(නබිතුමාණනි!) නුඹගේ වස්තු පිරිසිදු කරගනු. ( 74:04 )

එලෙසම නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා ද පිරිසිදුකම ඊමානයේ එක් කොටසක් යැයි පැවසීමෙන් එහි වැදගත්කම අපට වටහා දෙනු ඇත.

### "පිරිසිදුකම ඊමානයේ අඩකි " (මුස්ලිම්)

මුස්ලිම්වරයකු තම දෛනික ජීවිතයේ දී සෑම අවස්ථාවක ම පිරිසිදු ව සිටීමට අවවාද කරන ඉස්ලාම්, සලාතය, ඉඃතිකාෆ් වැනි පුධාන ඉබාදත් රැසක් ඉටුකිරීම උදෙසා මූලික කොන්දේසියක් ලෙස එය සඳහන් කර ඇත. එය පහත සඳහන් හදීසයෙහි ස්ථීර කර ඇත.

"පිරිසිදුභාවයෙන් තොර වූ කිසි දු සලාතයක් අල්ලාහ් නොපිළිගන්නේ ය" (මුස්ලිම්)

පිරිසිදුකම (තහාරත්) පිළිබඳ ඉස්ලාමීය දක්ම ඉතා පුළුල් ය. මුස්ලිම්වරයකු බාහිර පිරිසිදුකමට කොතෙක් අවධානය යොමු කරන්නේ ද එලෙසම අභාාන්තර පිරිසිදුකම වෙත ද දඩි අවධානයක් යොමු කළ යුතු යැයි එය දේශනා කරන්නේ ය. මුස්ලිම්වරයකු ශරීරය කෙලෙස අපිරිසිදු දේවලින් වළක්වාගෙන පිරිසිදු ව සිටිය යුතු ද එලෙස ම ඔහුගේ සිතත් ඊර්ෂාාව, උඩඟුබව, වැරදි සිතුවිලි, වෛරය වැනි දුර්ගුණාංගවලින් තොරව පිරිසිදු ව තිබිය යුතු බවට ඉස්ලාමීය දැක්ම තුළින් අවධාරණය කෙරෙයි.

### ජලය හා එහි වර්ග

මිනිසාගේ බාහිර පිරිසිදුකම රැක ගැනීමට පුධාන වශයෙන් රුකුලක් වන්නේ ජලය යි. ජලයේ වර්ග, ඒවා භාවිත කිරීමේ දී බලපාන සීමා පිළිබඳ ව ඉස්ලාම් ඉතා ම පැහැදිලි ව විස්තර කර ඇත.

ඉස්ලාමීය නීති විද්වතුන් ජලය පහත සඳහන් ආකාරයට වර්ග කර ඇත.

### 01. අල් මාඋත් තහුර් (ඉතා පිරිසිදු ජලය)

මෙය ස්වාභාවයෙන් පිරිසිදු ය. අන් සියල්ල පිරිසිදු කිරීමට ශක්තිය ඇත. ජලයේ ස්වාභාවයට කිසිදු වෙනසක් මෙහි සිදු වී නැත. මෙයට විවිධාකාර ජලය අයත් වේ.

- \* වර්ෂාව, හිම, අයිස්කැට යනාදියෙන් ලබා ගන්නා ජලය
- \* මුහුදු ජලය
- \* ගංගා ජලය, උල්පත් දිය
- \* එක් ස්ථානයක දීර්ඝ කාලයක් රැඳී තිබීමෙන් කොළ, පාසි, ගෙඩි යනාදිය වැටී වෙනස් වූ අධික ජලය (උද : වැව)

මෙවැනි ජලය අනිවාර්ය නෑම, ජනාසා නැවීම යනාදී ආගමික වගකීම් ඉටු කිරීමටත් නජිස් ඉවත් කිරීමටත් භාවිත කරනු ලැබේ.

මෙම ජලය කොටස් තුනකට බෙද දක්වා ඇත.

### 1) අල් මාඋල් කසීර් (අධික ජලය)

මෙය කුල්ලතෙන් පුමාණයට වඩා වැඩි ජලය වේ. කුල්ලතෙන් යනු ලීටර් 210 ක ජල පුමාණය වේ. මෙවැනි ජලයෙහි නජිසයක් එක් වූ පමණින් ම එම ජලය නජිස් නොවේ. එනමුත්, එම ජලයෙහි වර්ණය, සුවඳ, රසය යන ගුණාංග අතරින් එක් ගුණාංගයක් හෝ වෙනස් වුවහොත් පමණක් එය නජිස් බවට පත් වේ. මෙම ජල වර්ගය අල් මාඋන් මුත්ලක් යනුවෙන් ද හඳුන්වනු ලැබේ.

### නැවත කෙසේ භාවිත කළ හැකි ද ?

මෙම ජලය කාලයක් ගත වීමෙන් ස්වාභාවික ව හෝ වැඩි ජලයක් එක් වීමෙන් එම ජලය වෙනස් වී ඉතා පිරිසිදු ජලය (තහූර්) බවට පත් විය හැකි ය. එවිට එම ජලය නැවත වූළුඃ කිරීම, අනිවාර්ය නෑම වැනි ආගමික අවශාතා උදෙසා භාවිත කළ හැකි ය.





### 2) අල් මාඋල් කලීල් (අල්ප ජලය)

කුල්ලතෙන් පුමාණයට වඩා අඩු ඉතා පිරිසිදු ජලය මෙසේ හඳුන්වනු ලැබේ. මෙවැනි ජලයට නජිස් එක් වුවහොත් එහි වර්ණය, සුවඳ, රස වැනි ගුණාංග අතුරින් කිසිවක් වෙනස් නොවුව ද එම ජලය නජිස් වේ. නමුත්, රුධිර සංසරණයක් නොමැති මැස්සා, කුඹියා, මීමැස්සා වැනි කෘමීන් වැටීමෙන් එය නජිස් බවට පත් නොවේ.

### නැවත කෙසේ භාවිත කළ හැකි ද ?

මෙම ජලයට කුල්ලතෙන් පුමාණයට වඩා වැඩි ජලය එක් කර එහි වර්ණයෙහි හෝ සුවඳෙහි හෝ රසයෙහි හෝ වෙනසක් දක්නට නොලැබේ නම්, එය නැවත ආගමික අවශාතා උදෙසා භාවිත කළ හැකි ය.

### 3) අල් මාඋල් මුස්තඃමල් (පරිහරණය කරන ලද ජලය)

කුල්ලතෙන් පුමාණයට වඩා අඩු ඉතා පිරිසිදු ජලය ෆර්ලු වන නෑම, වුළුඃ කිරීම වැනි ෆර්ලු වන වගකීම් උදෙසා භාවිත කළේ නම් මෙම ජලය මෙසේ හඳුන්වනු ලබයි. එම ජලය තවත් ෆර්ලු වූ කටයුත්තක් සඳහා භාවිත කළ නොහැකි ය.

### නැවත කෙසේ භාවිත කළ හැකි ද ?

මෙම ජලයට අධික වශයෙන් ඉතා පිරිසිදු ජලය එක් කර කුල්ලතෙන් පුමාණයට පත් කර ඉතා පිරිසිදු ජලය (තනූර්) බවට පත් කළ පසු ව නැවත ආගමික අවශාතා සඳහා භාවිත කළ හැකි ය.

### 02. අල් මාඋත් තාහීර් (පිරිසිදු ජලය)

ස්වාධීන ව පිරිසිදු වුව ද අන් සියල්ල පිරිසිදු නොකරන ජලය මෙලෙස හැඳින් වේ. පිරිසිදු දුවාය ජලයට එක් වීමෙන් එහි වර්ණයෙහි හෝ සුවඳෙහි හෝ රසයෙහි කිසියම් වෙනසක් සිදු වී ඇති තේ, රෝස වතුර, පලතුරු යුෂ, සිසිල් බීම වැනි දුවා මෙම ගණයට අයත් වේ. තැඹිලි වතුර වැනි ස්වාභාවයෙන් ම ජලයේ ස්වාභාවික තත්ත්වයෙන් වෙනස් වූ දුාවණය ද මෙම වර්ගයට අයත් වේ. මේවා ආහාර, ඖෂධ වැනි වෙනත් අවශාතා උදෙසා භාවිත කිරීමට හැකි වුව ද ආගමික වගකීම් වෙනුවෙන් හෝ පිරිසිදු වීමට හෝ භාවිත කළ නොහැකි ය.

### 03. අල් මාඋල් මුකනජ්ජිස් (අපිරිසිදු ජලය)

මෙය අපිරිසිදු ජලය වේ. අන් සියල්ල පිරිසිදු නොකරයි. මුතු වැනි ස්වාභාවයෙන් ම අපිරිසිදු දාවණ හා මත් දුවා වැනි නජිස් මිශු වූ ජලය මෙම වර්ගයට අයත් වේ. මෙම ජලය ආගමික වගකීම් වෙනුවෙන් හෝ පිරිසිදු වීමට හෝ භාවිත කළ නොහැකි ය.

### **⋆කිල්ල හා ඉන් මිදීම**

මුස්ලිම් බැතිමතකු සුළු කිල්ල හා මහා කිල්ලට බදුන් වීම "හදස්" නම් වේ. මුස්ලිම් බැතිමතකු අපිරිසිදු තත්ත්වයක දී ඉස්ලාම් පිරිසිදු වන කුම දෙකක් පෙන්වා දී ඇත. මෙම මග පෙන්වීම සමහර විට වගකීමක් ලෙස ද ඉබාදත් කිහිපයක් ඉටු කිරීමට අතාවශා කොන්දේසියක් ලෙස ද දුක්විය හැකි ය. පිරිසිදු වීම ද ඉබාදත්හි එක් අංගයකි.

### 1. සුළු කිල්ලෙන් පිරිසිදු වන ආකාරය

සුළු කිල්ලෙන් පිරිසිදු වීමට වුළුඃ කළ යුතු ය. මුහුණ, අත, හිස, කකුල යන අවයව මෙහි දී සම්බන්ධ වේ. සුළු කිල්ල ඇති වන අවස්ථා වුළුඃ බිඳෙන අවස්ථා පිළිබඳ ව මෙන් ම ෆර්ලු, සුන්නත් පිළිවෙළ යනාදිය පිළිබඳ ව ඔබ මීට පෙර ඉගෙන ගෙන ඇත.

### 2. මහා කිල්ලෙන් පිරිසිදු වන ආකාරය

මහා කිල්ලෙන් පිරිසිදු වීමට දිය නෑම (ගුස්ල්) අනිවාර්ය වේ. මුළු ශරීරය ම ජලයෙන් පිරිසිදු කරන කුමය මෙසේ හඳුන්වයි. ස්තී පුරුෂ සංසර්ගයේ යෙදීම, ශුකු ධාතු පිටවීම, අලුතින් ඉස්ලාමය වැළඳ ගැනීම, මරණයට පත් වීම, හයිල් හා නිෆාස් වැනි විවිධ අවස්ථාවන්හි දී දිය නෑම මුස්ලිම් බැතිමතකුහට අනිවාර්ය වේ. කිල්ලෙන් මිදීමට දිය නෑම හා වුළුඃ කිරීම එකිනෙකට වෙනස් ඉබාදත් දෙකකි. ඒවා ඉටු කිරීම උදෙසා කුසල් හිමි වේ.

### ⋆ පිරිසිදු කරන ආකාරයෙහි දක්නට ඇති විකල්ප කුම

ඉස්ලාම් පිළිපැදීමට පහසු ආගමක් වශයෙන් ද කිල්ලෙන් පිරිසිදු වන කිුිියාකාරකම තුළ වුළුඃ කිරීමේ දී හෝ දිය නෑමේ දී හෝ බාධක ඇති වන විට විකල්ප කුම කිහිපයකට යොමු වීමේ අවකාශය ලබා දී ඇත. පුායෝගික ආගමක් වශයෙන් ද එවැනි විකල්ප කුම අතර තයම්මුම් හා ජබීරත් යනාදිය පුමුඛස්ථානයක් ලබා ගනී. මෙම විකල්ප කුම දෙක ම අල් කුර්ආන් හා සුන්නාහ් විසින් ස්ථිර කරන ලදි.

### 1. තයම්මුම්

තයම්මුම් යනු අනිවාර්ය වුළුඃ හෝ අනිවාර්ය නෑම උදෙසා ජලය පරිහරණය කිරීමට නොහැකි වන විට ඊට විකල්පයක් ලෙස පිරිසිදු පස් භාවිත කොට මුහුණ හා දෑත් මස්හු කිරීම (පිරිමැදීම) චේ. අසනීප හේතු කොට ගෙන හෝ ජලය නොමැතිකම හේතුවෙන් ජලය භාවිත කළ නොහැකි අවස්ථාවක දී හෝ පානය සඳහා පමණක් ජලය තිබෙන අවස්ථාවක දී තයම්මුම් කර සලාතය ඇතුළු අනෙකුත් ඉබාදත් ඉටු කළ හැකි ය.



### 2. ජබීරත්

ජබීරත් යනු ශරීර අවයව මත ඇති තුවාළ වෙනුවෙන් දමන ලද වෙළුම (බැන්ඩේජ්) හෝ ප්ලාස්ටර් වේ. වුළුඃ කර ගෙන සිටින තත්ත්වයක දී වුළුඃ කරන ලද අවයව මත පමණක් මෙම වෙළුම් දමා තිබෙන්නේ නම්, එම කොටස් ජලයෙන් සෝද හැරීම වෙනුවට තයම්මුම් කර ගැනීමට ඉස්ලාම් අනුමැතිය ලබා දී ඇත. නමුත් අනෙකුත් අවයව ජලය භාවිත කොට වුළුඃ කර ගත යුතු ය.





### අභාගස

- 01. පිරිසිදුකම පිළිබඳ සඳහන් වන අල් කුර්ආන් වැකියක හා හදීසයක පරිවර්තනය ලියන්න.
- 02. ජලයේ පුධාන වර්ග තුන උදහරණ සමග ලියන්න.
- 03. "හදස්" යනු කුමක් ? "හදස්" දෙවර්ගයෙන් පිරිසිදු වන පුධාන කුම දෙක කුමක් ද?
- 04. තයම්මුම් කිරීමට හැකි අවස්ථා දෙකක් ලියන්න.
- 05. දිය නෑමට භාවිත කරන ලද කුල්ලතෙන් පුමාණයට වඩා අඩු ජලය නැවත වුළුඃ කිරීමට භාවිත කරන්නේ නම් කුමක් කළ යුතු ද ?





# අන් නජාසත් (අපිරිසිදුකම)



මුස්ලිම් බැතිමතෙකු ඉබාදත් ඉටු කිරීමට පිරිසිදු ව සිටීමේ අවශාතාව පිළිබඳ ව පෙර පාඩමෙහි දි අපි ඉගෙන ගත්තෙමු. මුස්ලිම් බැතිමතකු සෑම විට ම පිරිසිදු ව හා නිරෝගී ව සිටීමටනම් ඔහු නජිස්වලින් (අපිරිසිදුකමින්) වැළකි ජීවත් වීම අතාවශා ය. අරාබි භාෂාව තුළ "අන් නජාසත්" යන වචනය අපිරිසිදුකම යන අර්ථයෙන් භාවිත කරනු ලැබේ. මෙවැනි අපිරිසිදුකම්, ඒවායේ වර්ග හා ඉන් පිරිසිදු වන කුම පිළිබඳ ව ඉස්ලාම් අපට පැහැදලි ව පවසා ඇත. මෙම පාඩමෙන් නජිස් පිළිබඳ ව දන ගනිමු.

### නජිස් වර්ග

නජිස් පිරිසිදු කරන කුමය සැලකිල්ලට ගෙන එය කොටස් තුනකට බෙද දක්වා ඇත.

- 1. සමානා නජිස්
- 2. මෘදු නජිස්
- 3. දැඩි නජිස්



### 1. සාමානා නජිස් හි අඩංගු වන දේවල්

- ★ මලපහ
- \* මුතු
- ★ රුධිර
- ★ සැරව
- ★ වමනය
- ★ ⊚
- **★** වදි
- ★ මත්පැන්
- ⋆ තද නින්දේ දී මුවින් පිටවන කෙළ
- \star අනුභව කිරීමට අනුමැතිය නොලත් සතුන්ගේ කිරි
- \* සතුන්ගේ මළ කුණු
- ⋆ ජීවත්ව සිටින පුාණින්ගෙන් වෙන් වූ කොටස්

පහත සඳහන් දෑ සාමානෳ නජිස් තත්ත්වයෙන් මිදේ.

- \* ස්වාභාවික ව මිය ගිය මසුන්, පළඟැටියා (මේවා අනුභව කිරීමට අනුමත කර ඇත.)
- \* රුධිර සංසරණයක් නොමැති කුහුඹුවන්, මී මැස්සා යනාදිය
- \* අනුභව කිරීමට අනුමැතිය ඇති මිය ගිය සතුන්ගේ අස්ථි, අං, නිය, රෝම, පිහාටු යනාදිය.
- \* ඉතා ම ස්වල්ප වශයෙන් ඇඳුමෙහි, හෝ ශරීරයෙහි හෝ තැවරුණු රුධිරය
- \* මවු කිරි

### පිරිසිදු කරන ආකාරය.

ඉහත සඳහන් කරන ලද නජිස් ශරීරයේ හෝ ඇඳුමෙහි හෝ තැවරුණු විට පළමු ව ම එම නජිසය එම ස්ථානයෙන් ඉවත් කළ යුතු ය. පසු ව නජිසයේ රසය, වර්ණය, සුවඳ යන ගුණාංග තුන ම ඉවත් වන තුරු සේදිය යුතු ය. ජලය පමණක් භාවිත කොට නජිසය ඉවත් කළ නොහැකි නම් සබන්, සබන් කුඩු, යනාදිය භාවිත කළ යුතු ය. පිරිසිදු කළ පසු ව ද එම නජිසයේ වර්ණය, සුවඳ යන දෙක ම හෝ නැතහොත් රසය පමණක් ඉතිරි ව ඇත්නම් එය පිරිසිදු යැයි සලකනු නොලැබේ.



### 02. මෘදු නජිස්හි අඩංගු වන දේවල්

මවු කිරි පමණක් ආහාර ලෙස ගනු ලබන වයස අවුරුදු දෙකට අඩු පිරිමි දරුවකුගේ මුතු.

### පිරිසිදු කරන ආකාරය

මෙම නජිසය පිරිසිදු කරන විට නිශ්චිත නජිසය තැවරුනු ස්ථානය මිරිකා නජිසය ඉවත් කිරීමෙන් පසු ව, එම ස්ථානයෙහි ඉතා පිරිසිදු ජලය අවශා තරම් ඉසීම පමණක් පුමාණවත් ය.

### 03 'අඩි නජිස්' හි අඩංගු වන දේවල්

බල්ලා, ඌරා, යන සතුන්ගේ මල පහ, සැරව, කෙළ, දහඩිය, රුධිරය වැනි සියල්ල ම මෙම ගණයට ඇතුළත් වේ.

### පිරිසිදු කරන ආකාරය

මෙම නජිසය පිරිසිදු කරන විට ඉහත පවසන ලද කුමය අනුගමනය කිරීමත් සමග තව දුරටත් පස් මිශු ජලය භාවිත කිරීමත් සත් වතාවක් ජලය වත් කර සේදීමත් අනිවාර්ය වේ. පුථමයෙන් ම හෝ අතර මග දී පස් දුාවණය භාවිත කළ හැකි ය. දඬි නජිස් තැවරුණු ස්ථානයෙහි නජිසයෙහි මූලික ගුණාංග තුන නොපෙනුණ ද එම ස්ථානය සත් වරක් සේදීය යුතු ය.

විහිදී පවතින (මුහුද, වැව වැනි) අධික ව ජලය රැඳෙන ස්ථානවල පිරිසිදු කරන විට හා ගංගා වැනි ගලා යන ජලයෙහි පිරිසිදු කරන විට ජලය සුළු වශයෙන් කලතා එම ජලය තුළට සය වරක් දියේ ගිල්වා ගැනීම පුමාණවත් වේ.

### නජිස් දේවල් පිරිසිදු කරන ආකාරය

පොදුවේ ගත් කල, නජිස් දේ පිරිසිදු කළ නොහැකි ය. නමුත්, නජිස් වන දුවා කිහිපයක් භාවිත කළ හැකිය. ඒවාට උදහරණ ලෙස පහත සඳහන් දේ දක්විය හැකි ය.

### \* සතුන්ගේ සම්

බල්ලා, ඌරා හැර අනෙකුත් සතුන්ගේ සම් ගත් කල හොඳින් පදම් කර ගැනීම තුළින් ආහාරයට ගැනීම හැර, වෙනත් අවශාතා සඳහා භාවිත කළ හැකි ය.

### \* මත්පැන් (රා)

ස්වාභාවික ව ගන්නා ලද බාහිර දුවා මිශු නොකරන ලද රා, ස්වාභාවයෙන් ම විනාකිරි බවට පත් වන්නේ නම්, එය ආහාර සඳහා භාවිත කළ හැකි ය.

### \* නජිස් නැවරුණ කැටි වූ කිරි

මුදවන ලද කිරි, එළඟි තෙල්, බටර්, චීස් වැනි කැටි වූ තත්ත්වයෙහි ඇති කිරි මත නජිසයක් පතිත වූයේ නම් එම නජිසය තැවරුණු කොටස ඉවත් කර ඉතිරිය භාවිත කළ හැකි ය.

### අභාගාස

- 01. 'නජිස්හි' පුධාන වර්ග උදහරණ සමග ලියන්න.
- 02. යමකුගේ වස්තුයෙහි දඬි නජිස් තැවරුණු විට එය ඉවත් කර ගැනීමට කුමක් කළ යුතු ද?
- 03. අනුහවය ට තහනම් කරන ලද බල්ලා-ඌරා හැර අනෙකුත් සතුන්ගේ සම් පිරිසිදු කිරීමට කුමක් කළ යුතු ද?
- 04. පහත සඳහන් කරුණු සම්බන්ධයෙන් ඉස්ලාමීය නීති රීති සොයා ලියන්න.
  - 01. මියගිය ගවයකුගේ සමෙන් බෙර සෑදීම.
  - 02. මදුරුවකුට ගසන විට ශරීරයේ රුධිරය තැවරීම
  - 03. මුදවපු මී කිරි බඳුනකට නජිසයක් පතිත වීම.
  - 04. ස්වාභාවිකව මිය ගිය, නරක් නොවූ තත්ත්වයෙහි තිබෙන පළඟැටියකු ආහාරයට ගැනීම.





# ඉබාදුත්



මුස්ලිම් බැතිමතකු තුන් ආකාරයක වගකීම් ඉටු කළ යුතු බවට, නියම කරනු ලැබ ඇත. එනම්

- 1. ඉබාදත්
- 2. ඉමාරත්
- 3. කිලාෆත්
- 1. ඉබාදත් යන්න අල්ලාහ් නැමදීම හා, අවනත වීමත්
- 2. ඉමාරත් යන්න පොළොව සරු කිරීමත්
- 3. කිලාෆත් යන්න මෙලොව අල්ලාහ්ගේ නියෝජිතයා ලෙස එය පාලනය කිරීමත් වේ.

මේ අතරින් ඉබාදත් පුමුඛ ස්ථානයක් ලබා ගනියි.

### ඉබාදුන්

"ඉබාදත්" නම් අරාබි පදය "අබද" යන කියා පදයෙන් බිහිවූවකි. මෙම පදයෙහි නමදින්නේ ය, අවනත වූවේ ය, යටත් වූවේ ය, යන අරුත් අන්තර්ගත ය. මේ අනුව ඉබාදත් යන්න නැමදීම, යටත් වීම, අවනත වීම යන තේරුම් ගෙන දෙයි. ඉස්ලාමීය සම්පුදය තුළ "ඉබාදත්" යන්න අල්ලාහ් අපට කළ විධාන ගෙන කියා කිරීම තුළින් හා වළක්වන ලද දෙයින් වැළකී සිටීමත් තුළින් ඔහුට යටහත් ව කියා කිරීම වේ, යනුවෙන් අර්ථකථනය කර ඇත.

මෙම යටත් වීම අල්ලාහ් වෙත දක් වූ ආදරය හේතුවෙන් සිදු කළ යුතු ය. එනම්, ඉබාදත් යන්න "අල්ලාහ් වෙත දක්වන උපරිම ආදරය සමගින් වූ පූර්ණ යටත් බව" යනුවෙන් අදහස් කළ හැකි ය.

අල් කුර්ආනය මෙලෙස පවසයි."මා නැමදීමට හැර (වෙන කිසිවක් උදෙසා) මම ජින්වරු හා මිනිසා නොමැව්වෙමී" (51:56) මේ අනුව බලන කල, ඉබාදත්හි මුළු ජීවිතය ම ඇතුළත් කර ඇත, යන්න අපට වටහා ගත හැකි ය. සතා වශයෙන් ම, ඉබාදත් යන්නෙන් නිශ්චිත නැමදුම් කීපයක් මෙන් ම දෛනික ජීවිතය තුළ සිදු කරනු ලබන සියලු ම කාර්ය සඳහන් වේ.



එම නිසා, තම මුළු ජීවිතය ම ඉබාදත් ලෙස සැකසිය යුතු නම්, ෂරීආවට අනුව සියලු කාර්ය සකස් කර ගත යුතු ය. එවිට දෙවියන් වහන්සේ අප නිර්මාණය කිරීමේ අරමුණ අපි ඉටු කර ගත්තෝ වෙමු.

### ඉබාදත් හි අරමුණ

අල්ලාන් අපට අනිවාර්ය කරන ලද සියලු ඉබාදත් දෙලොවෙහි ම භාගාය හිමි කර දෙන උසස් අරමුණු සහිත ඒවා ය. සලාතය, සකාතය, උපවාසය, හජ් වැනි මූලික ඉබාදත් අනිවාර්ය කරන ලද අරමුණු පිළිබඳ වූ අල් කුර්ආන් අදහස් පහත ආකාරයට ගොනු කළ හැකි ය.

- ★ සිත පාලනය කර දේව භක්තිය ඇති කර ගැනීම.
- ★ අල්ලාහ් සමගින් බැඳීම වර්ධනය කර ගැනීම.
- ★ පාපී කුියාවන්ගෙන් වැළකී ජීවත් වීමට පුරුදු වීම.
- \* පරිතහාගශීලිත්වය, ඉවසීම, අනාහයන්ට යහපත සැලසීම වැනි ගුණාංග වර්ධනය කර ගැනීම.
- ★ දේව තෘප්තිය ලබා ස්වර්ගයට ඇතුළු වීමට මග පාද ගැනීම.

### ඉබාදත් දෙවර්ගයකි

- 01. මූලික නිශ්චිත ඉබාදත්
- 02. දෛනික ජීවිතය සමග සම්බන්ධ ඉබාදත්

### 01. මූලික නිශ්චිත ඉබාදත්

සලාත්, සකාත්, උපවාසය, හජ් යන ඉබාදත් මෙහි අඩංගු ය. මේවා පිළිගැනීමට වැදගත් කොන්දේසි දෙකක් ඇත. එනම්, අල් කුර්ආනයට හා සුන්නාහ්වට අනුකූල වීම, හා පිවිතුරු ඓතනාවෙන් ඉටු කිරීම වේ.

මෙවැනි ඉබාදත්, මෙලෙස ද සැලකිල්ලට ගත හැකි ය.

- ⋆ ශරීරය හා කිුිිියාව සම්බන්ධ ඒවා
  - සලාත්, උපවාසය, හජ් යනාදිය
- ★ සිත හා සම්බන්ධ ඒවා
  - ඉහ්ලාස්, ඉවසීම යනාදිය
- ⋆ ධනය හා සම්බන්ධ ඒවා
  - සකාත්, සදකා, උල්හියියා යනාදිය
- ⋆ වචනය හා සම්බන්ධ ඒවා

දෙමාපියන් සමග යහපත් ලෙස කතා කිරීම. ඔවුන් වෙනුවෙන් පුාර්ථනා කිරීම.

මෙලෙස වර්ග කර තිබුණ ද මේවා අතරින් සමහරක් අනෙකුත් ඒවා සමග ද සබඳතාවක් තිබෙන බව අවධාරණය කළ හැකි ය. හජ් යන්න ශරීරය, ධනය හා සිත සමග ද සම්බන්ධ යැයි උදහරණ ලෙස පැවසිය හැකි ය.

### 02. දෛනික ජීවිතය සමග සම්බන්ධ ඉබාදත්

අාහාර ගැනීම, නිදු ගැනීම, රැකියාවක නිරතවීම යනාදි දෛනික කිුිිියාකාරකම් ඉස්ලාම් පවසන කොන්දේසිවලට අනුකූල වන විට ඒවා ඉබාදත් බවට පත් වේ. යමෙකු අල්ලාහ් වෙනුවෙන් තම ශරීරය ශක්තිමත් කර ගැනීමට අනුභව කරන්නේ නම්, ඔහුගේ අනුභවය ඉබාදත් බවට පත් වීම උදහරණයක් ලෙස දුක්විය හැකි ය.

මෙවැනි දෛනික කිුිියාකාරකම් ඉබාදත් යන තත්ත්වයට පත් වීමට ඉස්ලාම් පහත සඳහන් කොන්දේසි ඉදිරිපත් කර ඇත.

### (අ) ෂරීආවේ අනුමැතිය

අපගේ දෙනික, මෙලොව කිුයාකාරකම් ඉබාදත් ස්වරූපය ලබා ගැනීමට ඉස්ලාමීය අනුමැතිය ඉතා අගනේ ය. ආර්ථිකය නැතහොත් ඉපයීම "ඉබාදත්වලට" උදහරණ ලෙස දක්විය හැකි ය. නමුත් ඉස්ලාමීය ෂරීආ (නීතිරීති) අනුමැතිය නොලත් මත්දුවා විකිණීම, සුදුව වැනි කිසිදු කිුයාකාරකමක් ඉබාදත් බවට පත් නොවේ.

### (ආ) පිවිතුරු චේතනාව (ඉහ්ලාස්)

අල්ලාන් වෙනුවෙන්, ඔහුගේ තෘප්තිය පතා පිවිතුරු චේතනාවෙන් සිදු කරන කාර්ය ඉබාදත් බවට පත් වේ. උපයා ජීවත් විය යුතු ය. හලාල් වූ කුමයට වස්තුව සොයා ගත යුතු ය. අල්ලාන්ගේ මාර්ගයේ වියදම් කළ යුතු ය, යන යහපත් අරමුණින් යමෙකු අනුමත කරන ලද රැකියාවක අනුමැතිය ලත් ආකාරයට නියැළෙන විට එම උත්සාහය 'ඉබාදත්' බවට පත් වේ.



### ඇ) ෂරීආ සීමාව ඉක්මවා නොයෑම

ඉස්ලාම් අපගේ දෛනික කිුිියාකාරකම්වලට සීමා රැසක් පනවා ඇත. ඒවා ඉක්මවා යන විට ඉබාදත් යන ස්වරූපය නොගනී. වහාපාර "ඉබාදත්" ලෙස සැලකීමට නම් පොළිය, අපදුවා කලවම් කිරීම, සැඟවීම යනාදිය එහි මිශු නොවිය යුතු ය, යන්න උදහරණ ලෙස සැලකිය හැකි ය.

### ඇ) මූලික වතාවත්වලට අවහිර නොවීම

අපට අනිවාර්ය කරන ලද මූලික ඉබාදත් කාලය නිර්ණය කරන ලද ඒවා ය. එවැනි ඉබාදත්වලට බාධා පමුණුවන අන්දමිත් දෛනික කියාකාරකම් සිදු වන්නේ නම්, එය ඉබාදත් යන සීමාවෙන් පිටතට යැයි. යමෙකුගේ කියාවක් පංචකාල සලාතයට ඉටු කිරීමට බාධා වන විට එහි අනෙකුත් කොන්දේසි සපුරා තිබුණ ද එම කියාව ඉබාදත් ලෙස නොසැලකීම උදහරණ ලෙස ගත හැකි ය.

### ඉ) නිවැරදි ව හා පිළිවෙළට ඉටු කිරීම

ඉස්ලාම් සැමවිට ම පිළිවෙළ හා නිවැරදිතාව රකිනා, සාධාරණ ආගමකි. මෙම ගුණාංග ඉක්මවා ගිය කිුයා එය නොපිළිගනි. ගමනක දී මාර්ග නීති රීති උල්ලංඝනය කිරීම, රටේ නීතිය උල්ලංඝනය කිරීම, නායකත්වයට අවනත නොවීම ඉබාදත් ලෙස සැලකිය නොහැකි ය.

ඉස්ලාමීය විද්වතුන් ඉබාදත්, ඒවායෙහි වැදගත්කමට අනුව පහත සඳහන් ආකාරයට බෙද දක්වා ඇත.

### 1. ෆර්ලු

අනිවාර්ය වන ඉබාදත්. මෙසේ හැඳින් වේ. එහි කොටස් දෙකකි.

### අ) ෆර්ලු අයින්

මෙය සෑම මුස්ලිම්වරයකු ම අනිචාර්යයෙන් ම ඉටු කළ යුතු වගකීමක් වේ. මෙය ඉටු නොකොට පැහැර හරින්නා පාපිෂ්ඨයකු බවට පත් වේ. පංච කාල සලාත, රමළාන් උපවාසය පවුල නඩත්තු කිරීම යන කරුණු මෙහි අඩංගු වේ.

### ආ) ෆර්ලු කිෆායා

මෙය ද සෑම මුස්ලිම්වරයකුම ඉටු කළ යුතු වගකීමක් වේ. නමුත් සමාජයේ කිහිප දෙනෙකු ඉටු කළේ නම් අන් අය වගකීමෙන් මිදේ. සමාජය එය ඉටු නොකළේ නම්, සියලු දෙනා ම පාපිෂ්ඨයන් බවට පත් වේ. ජනතා වගකීම්, ආගමික විද්වතුන් බිහි කිරීම, සමාජයට අවශා විදහාඥයන්, කාන්තා විශේෂඥ වෛදාවරියන්, ඉංජිනේරුවරුන් වැනි විශේෂඥයන්/ විද්වතුන් බිහි කිරීම යනාදිය මෙහි අඩංගු වේ.

### 2. සුන්නත්

ෆර්ලුවලට අයත් නොවූ වතාවත් මෙම කොටසට අයත් වේ. මේවා ෆර්ලුවලට අමතර ව ඉටු කරන ඉබාදත් වේ. මේවා ඉටු කිරීම තුළින් කුසල් හා අල්ලාහ්ගේ සමීපභාවය අධික වශයෙන් ලබා ගත හැකි ය. ඒ සමග ම ෆර්ලු වන ඉබාදත්හි සිදු වන අඩුපාඩු මග හරවා ගැනීමට ද හැකි වේ. සුන්නත් වන සලාත්, දික්ර්, සලාම් පැවසීම, රෝගින්ගේ සුවදුක් විමසීම යන කරුණු රැසක් මෙහි අඩංගු වේ.

එම නිසා අප කුමන අරමුණින් මවන ලද්දේ ද, එම අරමුණු ඉටු වන ආකාරය ට අපගේ මුළු ජීවිතය ම ඉබාදත් බවට පත් කර ගැනීමට උත්සාහ කරමු.

# අහගාස 1. හරි වැරදි ලකුණු කරන්න. I. සලාම පැවසීම වචන හා සම්බන්ධ ඉබාදතයකි. ( ) II. සියලු ම වර්ගයේ ඉබාදනයන්ට පිරිසිදු චේනනාව අවශා වේ. ( ) III. සුදුස්සන් සකාත් ගෙවීම ෆර්ලු අයින් වේ. ( ) IV. ආගමික හා ලෞකික දැනුම ඇති විද්වතුන් බිහි කිරීම ෆර්ලු කිෆායා වේ.( ) 02. ඉබාදත් යන පදයේ පුළුල් අර්ථය කුමක් ද? 03. මිනිසා මැවීමේ අරමුණු පිළිබඳ අල් කුර්ආනය පවසන අදහස ගෙන හැර දක්වන්න. 04. ඉබාදත් ඉටු කිරීම තුළින් අප තුළ ඇති විය යුතු වෙනස්කම් පහක් ලියන්න. 05. අපගේ දෙනික කියාකාරකම් ඉබාදත් බවට පත් වීමට අප අවධානය යොමු කළ යුතු කොන්දේසි මොනවා ද?





# සලාතයේ වැදගත්කම





ඉස්ලාම් අනිවාර්‍ය කරන ලද මූලික ඉබාදත් අතරින් සලාතය පුධාන වේ. එහෙයින්, ඉස්ලාම්, සලාතය මුඃමින්වරයකුගේ ලඤණයක් බවත් මුඃමින් හා කාෆිර් අතර දක්නට ලැබෙන වෙනස බවත් සඳහන් කර ඇත. සලාතය ඉස්ලාමයේ පුධාන වගකීමක් යන්න, එය අනිවාර්ය කරන ලද ආකාරය තුළින් ද එය ඉටු කරනු ලබන පිළිවෙළ තුළින් ද ගෙනහැර දක්වයි.

### අනිවාර්ය වගකීමකි

සලාතය සෑම ඉස්ලාම් බැතිමතෙකු ම අනිවාර්යයෙන් ම ඉටු කළ යුතු "ෆර්ලු අයින්" වන ඉබාදතයකි. "සලාතය (නිවැරදිව) ඉටු කරන්න. නියත වශයෙන් ම සලාතය විශ්වාසීන් වෙත වේලාව නියම කරන ලද වගකීමකි." (4:103) නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ සලාතය ඉස්ලාමයේ පදනම ලෙස ද එහි කුළුණක් ලෙස ද පැවසුහ.

ඉස්ලාමයේ කුියාකාරකම් අතරින් වැදගත් වන්නේ එහි එක් කුඑණක් වන සලාතය වේ. එහි නාස් ලණුව අල්ලාහ්ගේ මාර්ගයේ සටන් කිරීම වේ.

සලාතය මූලික වගකීමක් ලෙස පිළිගෙන ඉටු නොකරන්නන් හට නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා දඩි සේ අවවාද කළේ ය. "ජනතාවට නැමදීම උදෙසා අල්ලාහ් හැර සුදුසු වෙන කිසිවකුත් නොමැති බවත් මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා අල්ලාහ්ගේ දූතයකු බවත් සාක්ෂි දරා, සලාතය ඉටු කර, සකාතය ගෙවන තුරු සටන් කරන ලෙසටත් මට අණ කර ඇත." (බුහාරි) යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසුහ.

### විශේෂිත වගකීම

"යමකු හට සලාතය මග හැරෙන්නේ ද ඔහු තම පවුල, වස්තුව යනාදිය අහිමි ව සිටින මිනිසකුට සමානය" (ඉබ්නු හිබ්බාන්) යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසූහ.

### ඊමානීය ලකුණය

ඊමාන් කරන්නකු හා ඊමාන් නොකරන්නකු අතර වෙනස සලාතය බව නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම්තුමාණෝ පෙන්වා දුන්හ. මුඃමින් හා කාෆිර් අතර වෙනස සලාතය අතහැරීම වේ. (මුස්ලිම්)

අප හා ඔවුන් අතර ගිවිසුම සලාතය වේ. කවරෙක් එය අතහරින්නේ ද ඔහු කාෆිර්වරයකු බවට පත් වේ. (ඉබ්නු නිබ්බාන්) යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසුහ.

## ජයගුාහී මග

සලාතය ඉටු කිරීම යනු, බය පක්ෂපාතීත්වයෙන් යුත් භක්තිකයන්ගේ හා ජයගුාහී මුඃමින්වරුන්ගේ මූලික ගුණාංගයක් බව අල් කුර්ආනය පුශංසා කරයි. (බිය බැති මුඃමින්වරු වන) ඔවුහු සැඟවුණු දේ විශ්වාස කරන්නාහු ය. සලාතය ඉටු කරන්නාහු ය. (2:2-3)



විශ්වාසවන්තයෝ ජයගුහණය ලැබූහ. ඔවුහු ඔවුන්ගේ සලාතය බිය බැතියෙන් ඉටු කරන්නෝ ය. (23:1-2)

තව ද (ජයගුෘහී මුඃමින්වරු වන) ඔවුහු ඔවුන්ගේ සලාතයන්හි සුපරිඤාකාරී ව ඉටු කරන්නෝ ය. (23:9)

ඉහත සඳහන් කරන ලද අල් කුර්ආන් වැකි සලාතයේ වැදගත්කම පෙන්වා දෙයි. දක්වන්නේ ය. තව ද සලාතය, ජීවිතයේ සෑම පසුබිමක් තුළ ම ඉටු කළ යුතු බවට ඉස්ලාම් අනිවාර්ය කර ඇත. එහෙයින් අල්ලාහ් සලාතය උදෙසා අවකාශ රැසක් ලබා දුන්නේ ය. අල් කස්ර් වල් ජම්උ, සලාතුල් කච්ෆ් යනාදිය ඒ අතුරින් වැදගත් ඒවා ය.

අල් කුර්ආනය හා සුන්නාහ්, සලාතය පිළිබඳ ව සඳහන් කරන විට "ඉකාමතුස් සලාත්" සලාතය ඉටු කිරීම " මුහාෆලතුස් සලාත්" සලාතය සුරැකීම යන පද පෙළ භාවිත කර තිබීම විශේෂ ය.

සලාතය නිවැරදි ව ඉටු කරන මුඃමින් මෙලොව හා පරලොව පුයෝජන රැසක් ලබා ගන්නේ ය. ඒවා නම්,

### 1. අල්ලාහ් සමග සංවාදයේ යෙදීම.

නුඹලා අතරින් කෙනකු සලාතය ඉටු කළේ නම් ඔහු තම රබ් (පරමාධිපති) සමග සංවාදයේ යෙදෙන්නේ ය.

"මම හා මගේ ගැත්තා අතර සලාතය දෙකකට බෙද ඇත. මගේ ගැත්තාට ඔහුගේ පාර්ථතාව ඉටු වේ. ගැත්තා, "අල්හම්දු ලිල්ලාභි රබ්බිල් ආලමීත්" යනුවෙන් පැවසූවේ නම්, අල්ලාහුතආලා "මගේ ගැත්තා මාව සතුටට පත් කළේ ය" යනුවෙන් පවසන්නේ ය. ගැත්තා "අර්රහ්මානිර් රහීම්" යනුවෙන් පැවසුවේ නම්, "මගේ ගැත්තා මා පශංසා කළේ ය" යනුවෙන් අල්ලාහ් පවසන්නේ ය. ගැත්තා "මාලිකි යව්මිද්දීන්" යනුවෙන් පැවසූවේ නම්, "මගේ ගැත්තා මා උසස් කළේ ය" යනුවෙන් අල්ලාහ් පවසන්නේ ය. ගැත්තා "ඉයියාක නෑබුදු ව ඉයියාක නස්තඊන්" යනුවෙන් පැවසුවේ නම්, "මෙය මා හා මගේ ගැත්තා අතර සිදුවන්නකි. ඔහුගේ පාර්ථනාව නියත වශයෙන්ම ඔහුට ම ය"යනුවෙන් අල්ලාහ් පවසන්නේය ගැත්තා, "ඉහ්දිනස් සිරාතල් මුස්තකීම් සිරාතල්ලදීන අන්අම්ත අලෛහිම් ගෙරිල් මග්ලූබි අලෛහිම් වලල්ලා ලීන්" යනුවෙන් පැවසුවේ නම්, අල්ලාහ් "මෙය මා හා ගැත්තා අතර සිදුවන්නකි. ඔහුගේ පුර්ථනාව නියත වශයෙන් ම ඔහුටම ය"යනුවෙන් අල්ලාහ් පවසන්නේය, යැයි නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසූහ. (මුස්ලිම්)

### 2. අල්ලාහ් සිහිපත් කිරීම හා සැනසුම.

නුඹ මා නමදිනු. මා සිහිපත් කිරීම පිණිස සලාතය ඉටු කරනු. (20:14) දන ගනු, අල්ලාහ් සිහිපත් කිරීමෙන් සිත් සැනසුම ලබන්නේ ය. (13:28) ඇසේ සිසිලස මගේ සලාතය තුළ ඇති කර ඇත. (බුහාරි)

### 3. දේව දයාව ලැබීම.

නුඹලා දයාව ලබනු පිණිස සලාතය ඉටු කරනු; සකාත් ගෙවනු; දේව ධර්ම දූතයාට කීකරු වනු. (24:56)

#### 4. ස්වර්ගයේ යතුර.

පරමාන්ත දින ගැත්තකුගෙන් පළමු ව විමසනු ලබන අමල් (කිුයාව) වනුයේ, සලාතය යි. එය යහපත් නම්, ඔහු ජය ලබන්නේ ය. එය අයහපත් නම්, ඔහු පරාජය වී පාඩු ලබන්නේ ය. (අහමද්)

සලාතයේ යතුර වුළුඃ වේ. ස්වර්ගයේ යතුර සලාතය වේ. (තිර්මිදි)

### 5. පරාර්ථකාමී හැඟීම් හා නොසැලෙන සිත.

නියත වශයෙන් මිනිසා නොඉවසිලිවන්තයකු ලෙස නිර්මාණය කර ඇත. ඔහුට නපුරක් සිදු වූ කල් හි, ඔහු නොසන්සුන් ය. ඔහුට යහපතක් සිදු වූ කල් හි, ඔහු මසුරු ය. සලාතය ඉටු කරන අය හැර (අන් සියල්ලෝ ම එලෙස ය) ඔවුහු, ඔවුන්ගේ සලාත් හි නොකඩවා නිරත වෙති. (70:19-23)

### 6. පාපී කිුයාවන්ගෙන් ආරක්ෂාව.

(නබිවරයාණෙනි!) තව ද, සලාතය ඉටු කරනු! නියත වශයෙන් ම සලාතය ලැජ්ජාශීලී දේ හා පිළිකුල් සහගත දේ වළකයි. අල්ලාහ් මෙනෙහි කිරීම අතිශේෂ්ඨ වේ. නුඹලාගේ කිුයා සියල්ල අල්ලාහ් හොඳින් දන්නේ ය. (29:45)

### 7. පව් කමාව ලැබීම.

දවසේ දෙකෙලවරෙහි දී ද, රාතුී කාලයේ මුල් කොටසෙහි දී ද සලාතයෙහි තිරත වනු තියත වශයෙන් ම, යහපත විසින් අයහපත පහ කරනු ලබයි. මෙය අල්ලාහ් මෙනෙහි කරනවුන්ට හොඳ උපදේශයකි. (11:114)

ෆර්ලූ වන සලාතයට අදළ වේලාව පැමිණිය හොත්, නිවැරදි ව වුළුඃ කර (සලාතය මගින් ඇති කරන්නා වූ) බිය බැතියෙන් හා යටහත්භාවයෙන් (කුෂූඋ, කුලූඋ) සලාතයේ නියැළෙන ඉස්ලාම් භක්තිකයකු සුළු පව් උදෙසා පුතිකර්මයක් (කෆ්ෆාරා) ලෙස එම සලාතය දිස් වේ. (මුස්ලිම්)

### 8. පරමාන්ත දිනයේ සාක්ෂියක් වේ.

යමෙකු සලාතය නිවැරදිව සුරකිමින් ඉටු කරන්නේ ද එය ඔහුට පරමාන්ත දින ආලෝකයක් ලෙස ද සාක්ෂියක් ලෙස ද ජයගුහණයක් ලෙස ද පවතී. යමෙකු එය අතහැරියේ ද ඔහුට පරමාන්ත දින ආලෝකයක් හෝ සාක්ෂියක් හෝ ජයගුහණය හෝ නොලැබේ. නමුත් ඔහු කාරූන්, ෆිර්අවුන්, හාමාන්, උබෛ ඉබ්නු කලබ් යන අය සමග සිටින්නේ ය. (අහ්මද්)

### 9. බාහිර - අභාන්තර පිරිසිදුකම.

විශ්වාසවත්තයිනි! නුඹලා සලාතය වෙනුවෙත් සූදනම් වූයේ නම්, නුඹලාගේ මුහුණු, වැළමිට දක්වා නුඹලාගේ දෑත්,සෝද ගන්න. තව ද නුඹලාගේ හිස (ජලයෙන් තෙමා) පිරිමැද ගන්න. තව ද වළලුකර දක්වා නුඹලාගේ කකුල ද සෝද ගන්න. අල්ලාහ් නුඹලාට කිසියම් අපහසුතාවක් සිදු වීම පිය නොකරන්නේ ය. නමුදු, නුඹලා තුති පිදීම උදෙසා, නුඹලාව පිරිසිදු කරවීමටත් තම දයාද නුඹලා වෙත සම්පූර්ණ කර දීමටත් පිය කරන්නේ ය. (5:6)

#### 10. නිරයේ වේදනාවෙන් ආරක්ෂාව

ස්වර්ගවාසීන් තිරයේ වැසියන්ගෙන් "නුඹලාව (සකර් නම්) තිරයට ඇතුළු කරනු ලැබුවේ කුමක් තිසා ද?" යැයි විමසන්නෝ ය. එයට ඔවුහු "අපි සලාතය ඉටු කරන්නන් අතර නොසිටියෙමු." යැයි පවසති. (74:40-43)

මේ සියල්ලට ම අමතර ව සලාතය යන්න තනි මිනිසකු සමාජය සමග බන්ධනයක් ඇති කරන ඉබාදතයක් ලෙස ද දක්නට ලැබේ. ගම තුළ රැඳී සිටින පිරිමින් වෙත ජමාඅත් වශයෙන් සලාතය ඉටු කිරීම අනිවාර්ය කර තිබීමෙන් දිනකට පස් වරක් ජනතාව සමඟ සම්බන්ධ වීමේ අවස්ථාවක් හිමි කර ගන්නේ ය.

එහෙයින්, පුථම වරට අනිවාර්ය කරන ලද, දෙව්ලොව ගමනේ දී තෲගයක් ලෙස පිරිනැමුණු, පෙර නබිවරුන් වෙත අනිවාර්ය කර තිබුණු, පරමාන්ත දින පළමු වරට පුශ්න කරනු ලබන, නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා විසින් මරණාසන්න මොහොතේ දී සමාජයට වසියියත් කරන ලද වගකීමක් වන සලාතයේ වැදගත්කම ඉගෙන ගෙන, වටහා ගෙන, ඉටු කර, වංචනිකත්වයෙන් වැළකී සතෘ මුෘමින්වරයකු ලෙස දෙලොව ම ජය ගැනීමට අදිටන් කර ගනිමු!

#### අභාහාස

- 01. තනි පුද්ගලයකුගේ ජිවිතය සාර්ථක කරලීමෙහි ලා සලාතයේ වැදගත්කම පහදන්න.
- 02. සලාතය තුළින් සමාජයට ලැබෙන පුයෝජන ලැයිස්තු ගත කරන්න.
- 03. සලාතය අත හරින ඔබගේ යහළුවකුට සලාතය අත හැරීමේ විපාක පිළිබඳ ව විස්තර කර ලිපියක් ලියන්න.





# සිෆතුස් සලාත්





ඉස්ලාමීය පංච මහා වගකීම් අතුරින් දෙවැනි වගකීම පංච කාල සලාතය වේ. එය මුස්ලිම්වරයකුගේ ජීවිතයේ දී මග හැරිය නොහැකි වගකීමකි. මිහ්රාජ් ගමනේ දී සලාතය අනිවාර්ය කරන ලදි. එදින සිට නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා තම මරණය දක්වා ම සලාතය ඉතා හොඳින් ඉටු කළේ ය. සලාතය නොවරදවා ඉටු කිරීම මුස්ලිම් බැතිමතකුගේ ලඤණයක් ලෙස පෙන්වා දී ඇත.

ඊමාන් හා කුෆ්ර් (පුතික්ෂේප කිරීම) අතර වෙනස සලාතය වේ. (මුස්ලිම්) යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසූහ.

වරක් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා මස්ජිදයට පැමිණියේ ය. එම අවස්ථාවේ දී ම තවත් මිනිසෙක් මස්ජිදයට පැමිණ සලාතය ඉටු කළේ ය. සලාතය අහවර කර නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාට සලාම් පැවසුවේ ය. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාට සලාම් පැවසුවේ ය. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා එයට පිළිතුරු සලාම් පැවසුවේ ය. පසුව

"නැවත සලාතය ඉටු කරන්න. නුඹ සලාතය ඉටු කළේ ම නැත." යනුවෙන් පැවසුවේ ය.

එම මිනිසා පෙර ඉටු කළ පරිදි ම සලාතය කර පැමිණ නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාට සලාම් පැවසුවේ ය. "නැවත සලාතය ඉටු කරන්න. නුඹ සලාතය ඉටු කළේ ම නැත." යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසූහ. (මෙලෙස තෙවරක් සිදු විය) ඉන් පසු එම මිනිසා, "සතා දහම සමගින් ඔබතුමාව එවන ලද අල්ලාහ් වෙත දිවුරමි. සලාතය මෙලෙස ඉටු කරනවා හැර වෙන කිසිදු කුමයක් මම නොදනිමි. මට උගන්වා දෙන්න" යැයි පැවසුවේ ය.

"නුඹ සලාතය උදෙසා සිට ගෙන "තක්බීර්" පවසන්න. පසු ව අල් කුර්ආනයේ නුඹ දන්නා කොටසක් කියවන්න. පසුව නිහඬ ව රුකුඋ කරන්න. පසු ව රුකුඋහි සිට නිවැරදි ව සිට ගන්න. පසු ව සංසුන් ව සජද කරන්න. සජදවෙන් හිස ඔසවා සන්සුන් ව හිඳ ගන්න. මෙලෙස ඔබගේ සෑම සලාතයක් ම ඉටු කරන්න." (බුහාරි) යැයි නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසුහ.

පරමාන්ත දින ගැත්තාගේ කිුයා පිළිබඳ විමසනු ලබන විට පුථමයෙන් ම විමසනු ලබන්නේ සලාතය පිළිබඳ ව ය. එය යහපත් නම්, ඔහු ජය ලබයි. එය අයහපත් නම්, ඔහු දූකට හා ශෝකයට පත් වේ. (තිර්මිදි)

සලාතය ඉතා ම සුපරීක්ෂාකාරී ව ඉටු කළ යුතු බැවින් ජිබ්රීල් අලෛහිස්සලාම් තුමා නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාට පළමු දින දෙකේ දී ඉමාම් ලෙස හිඳ සලාතය ඉටු කොට පෙන්නුවේ ය. මින් ඉදිරියට සලාතය ඉටු කරන ආකාරය පිළිබඳ ව අවධානය යොමු කරමු.

### ⋆ කිබ්ලාව පෙරටු කර ගෙන සිට ගැනීම.

සලාතය ඉටු කිරීමට සූදනම් වූ කෙනකුට සිටගෙන සිටීමට ශක්තිය තිබේ නම්, කිබ්ලාවට මුහුණ ලා සෘජු ව සිට ගත යුතු ය. පුරුෂයන් තම පාද අතර සුළු ඉඩ පුමාණයක් තබා ද, කාන්තාවන් පාද ඉතා සමීප ව තබා ද සිටගත යුතු ය.

### ⋆ නියියත් තැබීම.

නියියත් යනු සිතෙහි ඇති වන චේතනාව වේ. සලාතයට සූදනම් වන විට පුථමයෙන්ම එම සලාතයට අදළ නියියතය සිතින් අදිටන් කර ගෙන "අල්ලාහු අක්බර්" යැයි පළමු ව තක්බීර් පැවසිය යුතු ය. මෙම පුථම තක්බීරය "තක්බීර් තහ්රීමා" යනුවෙන් හඳුන්වනු ලැබේ. "නිශ්චිත ෆර්ලු සලාතය හෝ සුන්නත් සලාතය ඉටු කරමි, යැයි කෙටියෙන් නියියත් තැබිය හැකි ය. නැතහොත් නිශ්චිත සලාතය ද එහි රක්ආත් පුමාණය ද සඳහන් කර උතුම් වූ කිබ්ලාව පෙරටු කර ගෙන අල්ලාහ් වෙනුවෙන් සලාතය ඉටු කරමි," යැයි පුළුල් ව නියියත් තැබිය හැකි ය.

උදහරණ වශයෙන්, "ෆර්ලු වන සුබහ් සලාතය ඉටු කරමි." යන්න කෙටි නියියත් තැබීම වේ. "ෆර්ලු වන සුබහ් සලාතය රකඅත් දෙකක් වශයෙන් උතුම් වූ කිබ්ලාව පෙරටු කර ගෙන අල්ලාහ් වෙනුවෙන් ඉටු කරමි" යනුවෙන් පුළුල් ලෙසත් නියියත් තැබිය හැකි ය.

ජමාඅත් වශයෙන් සලාතය ඉටු කරන විට, සලාතය මෙහෙයවන ඉමාම් තුමාගේ තියියතයෙහි "ඉමාමන්" යන්නත් මඃමුන් ලෙස සලාතය ඉටු කරන්නත් නියියතයෙහි "මඃමුමන්" යන්නත් එක් කර ගත යුතු ය.

### \star දැන් බැඳීම

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ තක්බීර් පවසන විට තම දෙඅත් කන් දෙක දක්වා එසවූහ. (මුස්ලිම්) තම උරහිස් දෙක දක්වා ඔසවන්නකු ලෙස සිටියහ. (බුහාරි) නියියතය සිතෙහි ස්ථීර කර ගෙන "අල්ලාහු අක්බර්" යනුවෙන් තක්බීර් පවසා ආරම්භයේ දී දෙඅත්හි ඇඟිලි කෙළින් කර, පහසුවෙන් විහිදුවා, දෙඅත්හි අත්ල කිබ්ලාව දෙසට හරවා, මහපට ඇඟිල්ලෙහි තුඩ කනෙහි යට පෙදෙසට හෝ උරහිස් දක්වා එසවිය යුතු ය. එවිට, තක්බීර් පවසමින් ම දෙඅත් සෙමින් පහළට ගෙන පපුව හා නාභිය අතර දෙඅත් බැඳ ගත යුතු ය. වම් අත මත දකුණු අත තබා, දකුණතෙහි අල්ලෙන් වමතෙහි මැණික් කටුව අල්ලා ගත යුතු ය. පුරුෂයින් වැළමිට තම ඉනට ළං නොකොට දුරස් කර ද, කාන්තාවන් ළං කර ද බැඳ ගත යුතු ය.

## ★ දුඅාඋල් ඉෆ්තිතාහ් (ඉස්තිෆ්තාහ්)

තක්බීර් තහ්රිමා පවසා තක්බීර් බැඳ ගැනීමත් සමග සමාරම්භක දුආව පාරායනය කළ යුතු ය. මෙම සමාරම්භක දුආව "දුආඋල් ඉෆ්තිතාහ්" යනුවෙන් හඳුන්වනු ලැබේ. මෙය සලාතයේ පුථම තක්බීරය සමග පාරායනය කරනු ලැබේ. එවිට නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා විවිධ අවස්ථාවන්හි දී විවිධාකාර දුආ පාරායනය කළේ ය. ඒවා අතුරින් තමන් පිය කරන දුආ පාරායනය කළ හැකි ය. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා සලාතය ඉටු කරන විට

"අල්ලාහු අක්බර්" යනුවෙන් තක්බීර් පවසා, වජ්ජහ්තු පාරායනය කළේ ය.

# وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِيْ فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرَضَ حَنِيْفًا مُسْلِمًا، وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ، إِنَّ صَلَاقِيْ وَنُسُكِيْ وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِيْ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ، لاَ شَرِيْكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ

### ⋆ සූරතුල් ෆාතිහා පාරායනය කිරීම.

"අඌදු බිල්ලාහි මිනෂ් ෂෛතානිර් රජිම්" යනුවෙන් ආරම්භ කර, "බිස්මිල්ලාහිර් රහ්මානිර් රහීම්" යනුවෙන් පවසා සූරතුල් ෆාතිහාව සංසුන් ව හා නිවැරදි ව පාරායනය කළ යුතු ය. තව ද සියලු ම රක්ආත්වල බිස්මි සමග සූරතුල් ෆාතිහා පාරායනය කළ යුතු ය. පුථම රක්ආත් දෙකෙහි සූරතුල් ෆාතිහාවට පසු වෙනත් සූරාවක් හෝ සූරාවක කොටසක් පාරායනය කිරීම සුන්නත් වේ. පළමු රක්ආතයේ දී පාරායනය කරනු ලබන සූරාවට වඩා දෙවන රක්ආතයේ දී පාරායනය කරනු ලබන සූරාවේ පුමාණය කුඩා වීම පියමනාපය (මුස්තහබ්)

ينسسجراناوالؤفن الوَحِيثِوَ الْحَدُّلُ الْمُورَثِ الْعَلَيْدِينَ الْوَحْلِي الْوَحْلِي الْوَجِيْدِيُّ مَالِي يَوْجِي الْمَدِّينِ قَالَاكَ نَفُكُ وَالْكَاكَ مَسْتَعِيْنُ قَ اِفْرِيكَا الْمِيرَلُولُ الْمُسْتَقِيْدُونِ حِيرَاطَ الْهَرِيْنَ الْعَمْتُ عَلَيْمَةُ تَعْمِلِلْمُعْنُودِ عَلَيْهِمُ وَلَالْمُنَافِّينَ الْمُعَتَّ

### ⋆ රුකූඋ කිරීම.

අල් කුර්ආන් වැකි පාරායනය කර අවසන් වූ පසු සමාරම්භක තක්බීරයේ දී දෙඅත් එසවූ ආකාරයට ඔසවා, තක්බීර් පවසමින් රුකුඋ කිරීම උදෙසා නැමිය යුතු ය. හිස, බෙල්ල, පිට පෙදෙස යනාදිය එක කෙළින් එක ම මට්ටමක පිහිටන සේ නැමී දෙඅත්හි ඇඟිලි විහිදුවා අල්ල පාදයේ දණහිස මත තබා හොඳින් අල්ලා ගත යුතු ය. රුකුඋ කරන විට ද පුරුෂයින් වැළමිට තම ඉනට ළං නොකොට දුරස් කර ද කාන්තාවන් තම ඉනට ළං කර ද තබා ගත යුතු ය. පසු ව,

# سُبْحَانَ رَبَّيَ الْعَظِيْمُ (وَبِحَمْدِه)

(මහිමය හිමි, මගේ ්පර්මාධිප්ති ව පාරිශුද්ධි කර, ඔහුට පුශංසා කරමි) යනුවෙන් තෙවරක් පාරායනය කළ යුතු ය.

## ⋆ රුකූඋ සිට නැඟිට ඉඃකිදලයට පැමිණීම.

රුකුඋවේ සිට ඉඃතිදලයට පැමිණෙන විට (ඍජුව සිටගන්නා ඉරියව්වට පැමිණෙන විට) සමාරමභක තක්බීරයේ දී දැන් ඔසවන සේ

(තමාව පුශංසා කරන්නාගේ පුශංසාවට අල්ලාහ් සවන් දෙන්නේ ය.) යනුවෙන් පවසමින් රුකූඋ සිට නැඟිට කෙළින් සිට ගත යුතු ය. මෙලෙස ඉඃතිදලයට පැමිණි පසු, දෙඅත් පහළට දමා

# رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ مِلْءَ السَّمَاوَاتِ و مِلْءَ الْأَرْضِ وَمِلْءَ مَا شِئْتَ مِنْ شَيْءٍ بَعْدُ

(අපගේ පරමාධිපතියාණෙනි! අහස පුරවා, පොළොව පුරවා, ඉන් පසු ඔබ අභිමත පරිදි සියල්ල පුරවා (තැබූ) ඔබට සියලු පුශංසා හිමි ය.) යනුවෙන් පාරායනය කළ යුතු ය.

### ★ සජද කිරීම (සුජුද් කිරීම)

පසු ව ඉංකිදලයේ සිට දෙඅත් නොඔසවා "අල්ලාහු අක්බර්" යනුවෙන් පවසා සුජූද් කිරීමට යා යුතු ය. "දෙපය, දෙදණහිස්, දෙඅත්, නළල, යන අවයව හත ම පොළොවට පතිත වන සේ සජද කළ යුතු ය. සජද කරන විට දෙඅත්හි ඇඟිලි කිබ්ලාව පෙරටු කර, කන හෝ උරහිස්වලට කෙළින් තබා ගත යුතු ය. පුරුෂයන් වැළමිට තම ඉන,උදරය, හා කළව යන පෙදෙස්වලට ළං නොකොට, දුරස් කර තබා ගත යුතු ය. කාන්තාවන් වැළමිට තම ඉන, උදරය හා කළව යන පෙදෙස්වලට ළං කර තබා ගෙන. සුජූද්හි දී

# سُبْحَانَ رَبِّيَ الأَعْلَى (وَبِحَمْدِهِ)

(අතිශේෂ්ඨ වූ මගේ පරමාධිපති ව පාර්ශුද්ධ කර, ඕනුට පුශංසා කරමි.) යනුවෙන් තෙවරක් පාරායනය කළ යුතු ය.

## ⋆ මැද ඉඳුමට පැමිණීම.

සුජූද්හි ස්වල්ප වේලාවක් රැඳී පසු ව තක්බීර් පවසා හිස ඔසවා දණ හිස අල්ලාගෙන මැද ඉඳුමෙහි හිඳ ගත යුතු ය. එවිට, දකුණු පාදයෙහි ඇඟිලි තුඩු පොළවේ වැදෙන සේ සිටුවා තබා, වම් පාදයේ යටි පාදය මත හිඳ ගත යුතු ය. දෙඅත්හි ඇඟිලි කිබ්ලාව දෙසට, දණ හිසට සමීපයෙහි, කළව පෙදෙස මත තැබිය යුතු ය. මෙම හිඳුම "ඉෆ්තිරාෂ්" නම් වේ. එවිට,

# رَبِّ اغْفِرْلِيْ وَارْحَمْنِيْ وَاجْبُرْنِيْ وَارْفَعْنِيْ وَارْزُقْنِيْ وَاهْدِنِيْ وَعَافِنِيْ

(පරමාධිපතියාණනි! මට කමා කොට දයාන්විත වන්න. මගේ අඩුපාඩු මගහරවා දෙන්න. මාව උසස් කොට භාගාය ළඟා කර දෙන්න. මාව ඍජු මගෙහි මෙහෙයවන්න. මට සුවය ලබා දෙන්න.) යනුවෙන් පාරායනය කළ යුතු ය.

### ⋆ දෙවන සජද (සුජූද්)

මැඳ හිඳුමෙහි ස්වල්ප වේලාවක් රැඳී සිට, "අල්ලාහු අක්බර්" යැයි පවසමින් දෙවන සුජූදයට යා යුතු ය. පළමු සුජූදය ඉටු කළ සේ එහි ස්වල්ප වේලාවක් රැඳී සිට "තස්බීහ්" පාරායනය කළ යුතු ය.

දෙවන සුජූදයට පසු තක්බීරය ටිකක් දිගුව පවසමින් හිස ඔසවා දෙවන රකාඅතය උදෙසා නැඟිට සිට ගත යුතු ය. දෙවන රකඅතයේ දී දෑත් බැඳ, පළමු රක අතයේ දී පාරායනය කළ සේ සූරතුල් ෆාතිහාව ද ඉන්පසු තවත් සූරාවක් ද පාරායනා කළ යුතු ය. සලාතයේ දී පුථම රකඅත් දෙකෙහි පමණක් සූරතුල් ෆාතිහාවට පසු වෙනත් සූරාවක් හෝ සූරාවක වැකි කිහිපයක් පාරායනා කළ යුතු ය. තෙවන, සිවු වන රකඅත් සහිත සලාතයන්හි දී සූරතුල් ෆාතිහා පමණක් පාරායනා කළ යුතු ය.

### \* කුනූත්

සුබ්හු සලාතයේ දෙවන රකඅතයේ දී ද, රමළාන් මස 16 වන රාතියේ සිට අවසන් දින දක්වා විත්ර් සලාතයේ අවසාන රකඅතයේ දී ද, රුකුඋ සිට නැඟිට ඉඃතිදලයට අදළ දුආව පාරායනය කළ පසු දෙඅත් උරහිස් අසළට ඔසවා මුහුණ ඉදිරියේ තබා කුනූත් පාරායනා කිරීම සුන්නත් වේ.

اَللَّهُمَّ اهْدِنِيْ فِيْ مَنْ هَدَيْتَ وَعَافِنْيْ فِيْمَنْ عَافَيْتَ وَتَوَلِّنِيْ فِيْمَنْ تَوَلِّيْتَ وَبَارِكْ لِيْ فِيْمَا اَعْطَيْتَ وَقِنِيْ شَرَّ مَاقَضَيْتَ فَاِنَّكَ تَقْضِيْ وَلاَ يُقْضَى عَلَيْكَ اِنَّهُ لاَيَذِلُّ مَنْ وَالَيْتَ وَلاَيَعِزُّ مَنْ عَادَيْتَ تَبَارَكْتَ رَبِّنَا وَتَعَالَيْتَ, فَلَكَ الْحَمْدُ عَلَى مَا قَضَيْتَ, وَقَضِيْ وَلاَ يُقْضَى عَلَيْكَ اِنَّهُ لاَيَذِلُّ مَنْ وَالَيْتَ وَلاَيَعِزُ مَنْ عَادَيْتَ تَبَارَكْتَ رَبِّنَا وَتَعَالَيْتَ, فَلَكَ الْحَمْدُ عَلَى مَا قَضَيْتَ, وَأَشْتَغْفِرُكَ وَأَتُوْبُ إِلَيْكَ, وَصَلَّى الله عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدِ النَبِيِّ الْأُمِّيُّ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ.

### **★** අත්තහියියාත්

අවස්ථා දෙකක දී පාරායනා කරනු ලැබේ. එය පළමු අත්තහියියාත් හා අවසාන අත්තහියියාත් වේ. රකඅත් තුනකින් හෝ හතරකින් යුක්ත සලාත්වල දෙවන රකඅතයේ දෙවන සුජූදයට පසු ඉෆ්තිරාෂ් හිඳුමෙහි හිඳ ගැනීම පළමු අත්තහියාත් වේ.

التَّحِيَّاتُ الْمُبَارَكَاتُ الصَّلَوَاتُ الطَّيِّبَاتُ لِلَّهِ السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ, السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى

عبَاد الله الصَّالحيْنَ, أَشْهَدُ أَنْ لَاإِلَهَ إِلاَّ اللهَ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدَا عَبْدُهُ وَرَسُوْلُهُ.

සියලු ම සලාත්වල අවසාන රකඅතයේ දෙවන සුජූදයට පසු අත්තහියියාත් දකුණු පාදයේ යටි පාදය කෙළින් සිටවා, වම් පාදය දකුණු පාදයට යටින් තබා පෙළොවේ හිඳ ගැනීම අවසාන අත්තහියාත් වේ. මෙය "තවර්රුක්" හිඳුම නම් වේ. පුථම අත්තහියියාතයේ දී අත්තහියාත් දුආවේ "ඉබ්රාහිමීයියා" වන තෙක් ද අවසාන අත්තහියියාතයේ දී "සලවාත් ඉබ්රාහිමීයියා" කොටස අවසාන වන තෙක් ද පාරායනය කළ යුතු ය.

## اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّدِ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدِ, كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهيمَ إِنَّك حَميدٌ مَجيدٌ, وَبَاَرِكْ عَلى

## .مُحَمَّد وَعَلَى آل مُحَمَّد, كَمَا بَارَكْتَ عَلى إِبْرَاهيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهيمَ إِنَّك حَميدٌ مَجيدٌ

අත්තහියියාත් පවසන හිඳුම් දෙකේ දී ම, දෙඅත් දණහිසට කෙළින් කළවා මත තබා, දකුණතෙහි දබර ඇඟිල්ල තරමක් ඇතුළට නැමෙන සේ එම ඇඟිල්ලෙහි යටි පෙදෙස මහපට ඇඟිලි තුඩට සමීපයෙහි තබා ගත යුතු ය. අනෙකුත් ඇඟිලි තුන ම ඇතුළට නමා තබා ගත යුතු ය.

"අෂ්හදු අන්ලාඉලාහ ඉල්ලල්ලාහ්" යන වැකිය පාරායනය කරන විට, ඇතුළට නමා ගෙන සිටි දකුණතෙහි දබරැඟිල්ල සම්පූර්ණයෙන් ම දිගු කළ යුතු ය. එවිට සලාම් පවසන තුරු දිගුකර තබා ගන්නා එම දබරඟිල්ල දෙස බලා ගෙන සිටීමෙන් අනෙකුත් අවස්ථාවන්හි දී සුජූද් කරන ස්ථානය දෙස බලා සිටීම ද සුන්නත් වේ.

අවසාන අත්තහියියාත් පාරායනය කර අවසන් වූ පසු "අස්සලාමු අලෛකුම් වරහ්මතුල්ලාහ්" යනුවෙන් සලාම් පවසමින් මුහුණ දකුණු දෙසටත් ඒ සමග ම දෙවන සලාමය පවසමින් වම් දෙසටත් හැරවිය යුතු ය. මේ සමගින් සලාතය අවසන් වේ.

# السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ.

ෆර්ලු සලාතයට අනතුරු ව කරන පුාර්ථනාවන් ඉක්මනින් ඉටු වේ. ඒ නිසා, අවශා පරිදි, පියමනාප පුාර්ථනා සිදු කළ හැකි ය. දුආව හම්දු සලවාත් සමග ආරම්භ කර හම්දු සලවාත් සමගින් අවසන් කළ යුතු ය.

#### අභාගාස

- 01. සලාතය යන අනිවාර්ය වගකීමෙහි වැදගත්කම පැහැදිලි කරන්න.
- 02. සුජූද් කිරීමේ දී භූමිය ස්පර්ශ විය යුතු ශරීරයේ කොටස් මොනවාද? එහිදි පාරායනා කළ යුතු 'තස්බීහ්' මොනවාද?
- 03. සලාතය ඉටු කිරීම පිළිබඳ නොසැලිකිලිමත්ව සිටිනවුන්ට ඔබ දෙන උපදේශය කුමක් ද?
- 04. පහත දක්වෙන අරාබි වචනවල අර්ථය ලියන්න.
  - අ) තක්බීර් තහ්රීමා
- ඇ) ඉඃතිදාල්
- ආ) ඉෆ්තිරාෂ්
- ඇ) තවර්රුක්





# සලාතයෙන් අනතුරු ව කළ යුතු පාරායනයන්



මිනිසා සෑම මොහොතක ම සෑම අවස්ථාවක ම අල්ලාහ් දෙසින් අවශාතා ඇත්තකු ලෙස සිටින්නේ ය. එහෙයින්, තමන්ගේ කුමන අවශාතාවක් වුව ද ඒවා ඔහුගෙන් පුාර්ථනා කරන ලෙසත් එය සපුරා දීමට ඔහු සෑම විට සූදනමින් සිටින බවත් අල්ලාහ් පවසන්නේ ය.

"යමෙකු තම අවශාතා අල්ලාහ්ගෙන් පුාර්ථනා නොකරන්නේ ද ඔහු පිළිබඳ ව අල්ලාහ් කෝපයට පත් වන්නේ ය." යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසුහ. (අහ්මද්)

එය තවත් ස්ථීර කරන පරිදි "දුආ නැමදුමකි" යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසූහ. (නිර්මිදි)

එහෙයින්, සියලු ඉබාදත් අතරින් දුආවලට පුමුඛස්ථානයක් හිමි ව ඇත. විශේෂයෙන් "නැමදුම" ගෙන හැර බලන කල, "සලාත්" නම් අරාබි පදයට "පුාර්ථනාව" යන අර්ථය අන්තර්ගත වේ. සලාතය තුළ දීත් එය ඉටු කළ පසුවත් පාරායනය කළ යුතු දුආ රැසක් ඉස්ලාම් අපට පෙන්වා දී ඇත. තව ද ෆර්ලු වන සලාතයන්ට පසු පුාර්ථනා කරනු ලබන දුආවන් ඉතා ඉක්මනින් අල්ලාහ් විසින් පිළිගනු ලබන බැවින් ඒ පිළිබඳ ව දඬි සේ උනන්දු කර ඇති බව දකගත හැකි ය.

පංච කාල සලාතයන් ඉටු කළ පසු නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා දීර්ඝ වේලාවක් එම ස්ථානයේ හිඳ දික්ර් හා අව්රාද් රැසක් පුරුද්දක් ලෙස පාරායනා කළ අතර සහාබිවරුන්ටත් එය ඉගැන්වුයේ ය. ඔවුහු එය තම ජීවිතයේ දී පිළිපැද්දෝ ය. එපමණක් නොව, සහාබිවරුන් අතරින් කවරකු හෝ සලාතය අහවර කොට අව්රාද් පාරායනය කිරීමෙන් වැළකී යුහුසුලු ව නැඟිට පිට වී යන්නේ නම් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ ඔහු පිළිබඳ ව විශේෂ විමසුමක් පවත් වන තරමට ම දුආ යන විෂයෙහි සැලකිල්ලක් දක්වූහ. එහෙයින්, නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ මෙම මගපෙන්වීම අපගේ ජීවිතය තුළත් කි්යාත්මක කිරීමට අප සම්පූර්ණයෙන් ම උත්සහා කිරීම අවශා ය.

එම නිසා නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා හා සහාබිවරුන් සලාතයෙන් අනතුරු ව පාරායනය කළ, දූආ තස්බීහ්, අව්රාද් ගොනු කර ඒ කෙරෙහි අපි අවධානය යොමු කරමු.



• නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ ජමාඅත් සලානය අවසන් කර පුථම3

.أُسْتَغْفِرُ اللَّهِ، أُسْتَغْفِرُ اللَّه، أُسْتَغْفِرُ اللَّه أَللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلاَمُ وَمِنْكَ السَّلاَّمُ، تَبَارَكْتَ يَاذَا الْجَلاَلُ وَالْإِكْرَام

යනුවෙන් පාරායනය කළහ.

අර්ථය :- අල්ලාහ් අති ශ්‍රේෂ්ඨ වේ. මම අල්ලාහ්ගෙන් පච් කමාව අයැදිමි. (තෙවරක්) යා අල්ලාහ්! ශාන්තිය ඔබ ය. ශාන්තිය ලැබෙන්නේ ඔබ වෙතින් ම ය. අති ගෞරවනීය, අති මහෝත්තමයාණනි! ඔබ සෞභාගාව හිමිකරු ය. (මුස්ලිම්)

• නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා සලාතයට පසු පහත දක්වෙන ආකාරයට පාරායනය කළේය.

لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيْكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْئِ قَدَيْرَ، لاَّ حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلاَّ بِالله، لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ، وَلاَ نَعْبُدُ إِلاَّ إِيَّاهُ ، لَهُ النَّعْمَةُ وَلَهُ الْفَعْنُ لَهُ الدِّيْنَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُوْنَ. الْفَصْلُ ، وَلَهُ الدِّيْنَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُوْنَ. الْفَصْلُ ، وَلَهُ الدِّيْنَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافِرُوْنَ. الْفَصْلُ ، وَلَهُ اللَّهُمَّ لاَ مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ وَلاَ مُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ وَلاَ يَنْفَعُ ذَا الْجَدِّمِنْكَ الْجَدِّ

අර්ථය :- නැමදීමට සුදුස්සා අල්ලාහ් හැර (වෙන කිසිවක්, කිසිවකුත්) නොමැත. ඔහු පරම වේ. ඔහු අසමසම ය. රාජෳය ඔහුට හිමි ය. සියලු පුශංසා ඔහුට හිමි ය. සියලු වස්තුව කෙරෙහි ඔහු බලසම්පන්න ය. අල්ලාහ්ගේ පිහිට නොමැතිව කුසල් කිරීමට හෝ අකුසල් වැළකී සිටීමට හෝ නොහැක. අපි ඔහු හැර අන් කිසිවකු නොනමදිමු. සියලු දායාද ඇත්තේ ඔහු වෙත ය. තව ද කීර්තිය සහ අලංකාර පැසසුම ද ඇත්තේ ඔහුටයි. අල්ලාහ් හැර වැඳීමට අන් දෙවියකු නැත පුතිකේප කරන්නන් පිළිකුල් කළ ද ඔහු වෙනුවෙන් ම ඔහුගේ දහම ඉතසිතින් පිළිපදිමු. අල්ලාහ්! ඔබ පුදනය කළ දේ වළක්වන්නෙක් නැත. ඔහු වැළැක් වූ දේ පුදනය කරන්නකු ද නැත. ඔහුගෙන් පැමිණෙන දඬුවමින් ආරක්ෂා කිරීමට ධනවතුන්ගේ වස්තුව පුයෝජනවත් වන්නේ නැත. (මුස්ලිම්)

• මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසූහ. "යමෙක් සෑම සලාතයකට ම පසු ව සුබ්හානල්ලාහ් 33 වරක් ද අල්හම්දුලිල්ලාහ් 33 වරක් ද අල්ලාහු අක්බර් 33 වරක් ද පාරායනය කර 100 සම්පූර්ණ කිරීම උදෙසා (මෙහි පහත සඳහන්) හතර වන කලිමාව වරක් පාරායනය කළේ නම්, ඔහුගේ පාපී කියාවන් මුහුදු පෙණ මෙන් තිබුණ ද කමා කරනු ලැබේ." (මුස්ලිම්)

අල්ලාහ් පරිශුද්ධවන්නයා ය 33 වරක් ඉල්ලාහ්ට සියලු පුශංසා හිමි ය 33 වරක් ම් අල්ලාහ්ට සියලු පුශංසා හිමි ය 33 වරක් ම් අල්ලාහ් අති ශ්‍රේෂඨ වේ 33 වරක්

# لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيْكَ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرُدِيْرُ

අර්ථය - නැමදීමට සුදුස්සා අල්ලාහ් හැර (වෙන කිසිවක්, කිසිවෙකුත් නොමැත.) ඔහු පරම වේ. ඔහු අසමසම ය. රාජාාය ඔහුට හිමි ය. සියලු පුශංසා ඔහුට හිමි ය. සියලු වස්තුව කෙරෙහි ඔහු බලසම්පන්නයා ය.

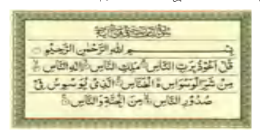
• නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා සෑම සලාතයකට ම පසු ව ඉහ්ලාස්, ෆලක් හා නාස් යන සූරා තුන පාරායනය කළේ ය. (තිර්මිදි, අබුදුවුද්, නසාඊ)



අර්ථය - (නබිවරයාණනි !) නුඹ පවසනු. අල්ලාහ් පරම වේ. අල්ලාහ් කිසිවකුගෙන් අවශාතා රහිත ය. ඔහු (කිසිවෙකුත්) ජාතක කළේ ද නැත. ඔහු (කිසිවකුට දව) ජනිත වූයේ ද නැත. තව ද ඔහුට සමාන කිසිවකුත් නැත. (112:1-4)



අර්ථය - (නබිවරයාණනි!) නුඹ පවසනු අරුණෝදයේ පරමාධිපතිගෙන් මම අාරකෂාව පතමි. ඔහු නිර්මාණය කළ දෙයෙහි හානියෙන් ද අන්ධකාරය පැතිරෙන කල ඇති වන්නා වූ හානියෙන් ද ගැටවලට ජපකර පිඹින ස්තීුන්ගේ හානියෙන් ද ඊර්ෂාහ කරන්නා ඊර්ෂාහ කරන විට ඇති වන්නා වූ හානියෙන් ද (මම ආරකෂාව පතමි.) (113:1-5)

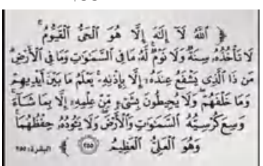


අර්ථය - (නබිවරයාණනි!) නුඹ පවසනු මිනිසුන්ගේ පරමාධිපතිගෙන් මම ආරක්ෂාව පතමි. මිනිසුන්ගේ අධිපති (ඔහු ය.) මිනිසුන්ගේ නැමදුමට සුදුස්සා (ඔහු ය) සැඟවී සිට නිෂ්ඵල සැක ඇති කරනා (මහ ෂෛතාන් ගේ.) හානියෙන් ද මිනිසාගේ සිත්හි නිෂ්ඵල සැක ඇති කරන්නා වූ ජින්වරුන්ගෙන් හා මිනිසුන්ගෙන් ද (මම ආරක්ෂාව පතමි.) (114:1-6)

• නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහිව සල්ලම් තුමා සෑම සලානය කට ම පසු ව "ආයතුල් කුර්සී" දිනපතා පාරායනය කළේ ය.

යමෙක් සෑම සලතයකට ම පසු ව "ආයතුල් කුර්සී" පාරායනය කරන්නේ ද ඔහුගේ මරණය හැර (වෙන කිසිවක්) ඔහු ස්වර්ගයට ඇතුළු වීම නොවළක්වන්නේ ය. (නසාඊ)

යමෙක් ෆර්ලු වන සලාතයට පසු "ආයතුල් කුර්සී" පාරායනය කරන්නේ ද ඔහු ඊළඟ සලාතයේ වේලාව පැමිණෙන තෙක් අල්ලාහ්ගේ රැකවරණයෙහි සිටින්නේ ය. (තබරානි)



අර්ථය - අල්ලාහ් හැර නැමදීමට වෙනත් කිසිදු දෙවියකු නොමැත. (ඔහු) සද ජීවමාන ය; සදකාලික ය. ඔහුව මද නින්ද හෝ තද නින්ද හෝ ගුහණය නොකරයි. අහස්වල හා මහපොළොවේ (පැතිර) ඇති දේ හිමි වන්නේ ඔහුට ම ය ඔහුගේ අනුමැතියෙන් විනා ඔහු ඉදිරියේ මැදිහත් විය හැක්කේ කා හට ද? (මැවීම්වලට) ඉදිරියේ ඇති දෙයත්, ඔවුන්ගෙන් සැඟ වී ඇති දෙයක් ඔහු දන්නේ ය. ඔහුගේ ඥාන සම්භාරයෙන් ඔහු සිය අහිමානයෙන් අනාවරණය කරනු ලබන දෙයක් හැර වෙන කිසිවක් ඔවුනට අවබෝධ කර ගත නොහැකිය. ඔහුගේ රාජාය (කුර්සියියූ) අහස පුරා ද මහපොළොවෙහි ද වාාප්ත ය. මේ දෙක ආරක්ෂා කිරීම ඔහුට වෙහෙස ගෙන දෙන්නක් නොවේ. ඔහු ඉතා උත්කෘෂ්ඨ වන්නේ ය; උත්තරීතර වන්නේය. (2:255)

• නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා සෑම සලාතයකට ම පසු ව පහත සදහන් ආකාරයට පාරායනය කළේ ය.

අර්ථය ៖- යා අල්ලාහ්! බියගුළුභාවයෙන් හා මසුරුකමින් (මුදවා දෙන මෙන්) මම රැකවරණය පතමි. බෙලහීන වූ වයෝවෘද්ධ තත්ත්වයට මගේ ජීවිතය පත් නොවන්නට මම රැකවරණය පතමි. මෙලොව කෝලහාලවලින් මම රැකවරණය පතමි. කබ්රයේ චේදනාවෙන් මම රැකවරණය පතමි. (බුහාරි, තිර්මිදි)

• නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා සෑම සලාතයකට ම පසුව මෙම දුආව පාරායනා කළේය.

අර්ථය ඃ- යා අල්ලාහ්! ඔබ මෙනෙහි කිරීමටත් ඔබට තුති පිදුමටත් ඔබ මනා ලෙස නැමදීමටත් ඔබ මට පිහිට වනු මැනව! (අබුදවුද්, නසාඊ)

• සුබ්හු හා මහ්රිබ් යන සලාතයන්ට පසු ව මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා විශේෂ දුආ කිහිපයක් පාරායනය කළ බව සැල වේ. ඒ අතුරින් "කලිමතුත් තව්හීද්" දස වරක් පාරායනා කර ඇත.

යමෙක් සුබ්හු සලාතය අහවර කර කිසිවෙකු සමඟ දෙඩමලු වීමට පෙර "කලිමතුත් තව්හීද්" පාරායනය කරන්නේ ද ඔහුට කුසල් 10ක් ලියනු ලැබේ. ඔහුගේ අකුසල් 10ක් විනාශ වේ. ඔහුගේ (තත්ත්වය) 10කින් වැඩි වේ. තව ද එදින සියලු නපුරෙන් ආරක්ෂා කරනු ලැබේ. ෂෛතාන්ගේ හානියෙන් ඔහුව රැකගනු ලැබේ, යනුවෙන් මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා පැවසුවේ ය. (තිර්මීදි)

අර්ථය ៖- නැමදුමට සුදුස්සා අල්ලාහ් හැර අන් කිසිවකු නැත. ඔහු ඒකයා ය. ඔහුට කිසිවකුත් සමාන නොවේ. සියලු පාලන බලය ඇත්තේ ඔහුට මය. සියලු පුශංසා අයත් වන්නේ ද ඔහුට ම ය. ඔහු පණ දෙයි. මරණයට පත් කරයි. සියලු යහපත රැඳී ඇත්තේ ඔහු වෙත ය. සියල්ලට වඩා බලවතා ඔහු මය.

• සුබ්හු හා මහරිබ් යන සලාතයන්ට පසු ව මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා මෙය සත් වරක් පාරායනය කළේ ය.

අර්ථය :- යා අල්ලාහ්! නිරයේ ගින්නෙන් මාව රැක දෙනු මැනව !

යමෙක් සුබ්හු සලාතයට පසු ව කිසිවකුත් සමග දෙඩමලු වීමට පෙර සත් වරක් පාරායනය කරන්නේ ද එදින ඔහු මිය ගියේ නම්, ඔහු නි්රයේ (ගින්නෙන්) නිදහස ලබයි. එලෙස ම, මහ්රිබ් සලාතයට පසු ව පාරායනය කරන්නේ ද ඒ දින රාතියේ ඔහු මිය ගියේ නම්, ඔහු නි්රයේ (ගින්නෙන්) නිදහස ලබයි. (අබුදාවුද්)

• සුබ්හු සලාතයට පසු මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ මෙසේ පාරායනය කළහ.

අර්ථය - යා අල්ලාහ්! පුයොජනවත් අධාාපනය, පිරිසිදු (හලාල් වන) ආහාර හා පිළිගනු ලැබූ කිුිිියාව මම ඔබගෙන් ඉල්ලන්නෙමි. (ඉබ්නු මාජා)

මෙවැනි දුආ රැසක් මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ ෆර්ලු වන සලාතයන්ට පසු ව පාරායනය කළහ. මේවා අර්ථය සමග කට පාඩම් කර සලාතයට අනතුරු ව සංසුන් ව පාරායනය කිරීම මගින් අල්ලාහ්ගේ තෘප්තිය ලබා ගනිමු.

තවත් මෙවැනි ම දික්ර් හා දුආ රැසක් හදීස්වල සඳහන් වේ. ඒවාද හැකි තරම් ඉගෙන ගෙන මෙලොව, පරලොව ජය ගනිමු.

#### අභනාස

- 01. දුආ වැදගත් ඉබාදතයකි, යන්න උදහරණ සමග පහදන්න.
- 02. සුබ්හානල්ලාහ්, අල්හම්දුලිල්ලාහ්, අල්ලාහු අක්බර් යන පද අරාබි භාෂාවෙන් ලියා අර්ථය හා විශේෂතා ලියා දක්වන්න.
- 03. ආයතුල් කුර්සිහි අල්ලාහ්ගේ ගුණාංග පිළිබඳ ව පවසන ආකාරය ලියා පෙන්වන්න.
- 04. සලාතයට අනතුරු ව පාරායනය කරන මෙවැනි ම දුආවන් සොයා ලියන්න.





# අත් තස්කියා



### තස්කියා යනු කුමක් ද?

තස්කියා යන අරාබි පදයෙහි පාරිශුද්ධ කිරීම, පිළිවෙළට සකස් කිරීම යන අර්ථය ගැබ් වී ඇත. ඉස්ලාමීය භාෂා වාවහාරයේ දී චිත්ත පාරිශුද්ධිය යන අර්ථය ගමා වන පරිදි "තස්කියතුන් නෆ්ස්" යන්න කෙටියෙන් "තස්කියා" ලෙස හැඳින්වේ. තස්කියා තුළින්, මුස්ලිම්වරයකු අල්ලාහ්ට ආදේශ කිරීමෙහි ලා අන්තර්ගත වන සියලු ම දුර්ගුණාංගවලින් ද තම සිතත් කියාවත් ආරක්ෂා කරගෙන අල්ලාහ් පිය නොකරන සියලු ම කියාකාරකම්, ආශාවන්, චිත්තනයන් යනාදියෙන් සිත දමනය කොට එහි යහ ගුණාංග වර්ධනය කර පරිශුද්ධ ව තබා ගත යුතු ය.

සිතෙහි (නෆ්ස්) තත්ත්වයන් තුනක් පිළිබඳ ව අල් කුර්ආනයෙහි සඳහන් කර ඇත.

- 1. 'නෆ්සුල් අම්මාරා බිස්සූඃ' යනු අයහපතට පොළඹවන සිතයි. මෙය යහපත උදෙසා උත්සුක නොකරයි. හැඟීම්වලට හා ෂෛතාන්ට වහල් වූ තත්ත්වයක් දක්නට ලැබේ.
- 2. 'නෆ්සුල් ලව්වාමා' යනු තමාව රිදවා ගන්නා සිතයි. මෙහි හැඟීම්වලට විරුද්ධ ව සටනක් තිබේ. එසේ ම, හැඟීම් උත්සන්න වී අකුසලෙහි නියැළුණේ නම්, එම මොහොතේ ඒ වෙනුවෙන් සිතින් පසුතැවිලි වේ. තමාට ම දෙස් පවරා ගනීයි. තම තත්ත්වය වටහා ගෙන ශෝකයට පත් වේ.
- 3. 'නෆ්සුල් මුත්මඉන්නා' යනු ශාන්ත වූ සිතයි. එය කලබලයෙන් හා නොසන්සුන් බවින් තොර තැන්පත් තත්ත්වයෙහි දක්නට ලැබේ. මෙහි අයහපතට පෙළඹවීම අඩු ය. යහපත කෙරෙහි ඇති පෙළඹවීම් අධික වශයෙන් දක්නට ලැබේ. මෙම තෙවන තත්ත්වය තුළ අයහපතින් ආරක්ෂා කරන ලද සිතක් ගොඩ නගා ගැනීම "තස්කියා" මගින් බලාපොරොත්තු වේ.

### තස්කියාවෙහි වැදගත්කම.

මිනිසාට දෙලොව ම ජය ගැනීමට චිත්ත පාරිශුද්ධිය අතෳවශෳ කරුණකි. පාපී කිුයාවන්ගෙන් සිත ආරඎකර ගැනීම තුළින් මෙලොව, පරලොව ජය අත් කර ගත හැකි බව අල් කුර්ආනය පවසයි.

නියත වශයෙන් ම යමෙක් එය (සිත) පිරිසිදු කර ගන්නේ ද ඔහු ජය අත් කර ගත්තේ ය. තව ද යමෙක් එය දූෂණය කර ගත්තේ ද ඔහු පරාජයට පත් වූයේ ය. (91:9-10) මේ පිළිබඳ ව අල්ලාහ් තම මැවීම් වන හිරු, සඳු, රාතුිය, දහවල යනාදිය මත දිවුරා පවසා තිබීමෙන් චිත්ත පාරිශුද්ධියෙහි වැදගත්කම වඩවඩාත් ස්ථිර වේ.

දේව ධර්ම දූතයන් මෙලොවට එවන ලද පුධාන අරමුණු අතරින් එකක් ලෙස චිත්ත පාරිශුද්ධිය දක්විය හැකි ය. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ සේවය පිළිබඳ ව සඳහන් කරන විට අල්ලාහ් තම දේව ගුන්ථයෙහි මෙසේ පවසන්නේ ය.

ලිවීමට, කියවීමට නොහැක්කන් අතුරින් ඔහු (අල්ලාහ්) දේව ධර්ම දූතයන්ව එච්චේ ය. එම රසූල්වරයා ඔවුනට අල්ලාහ්ගේ දේව වැකි පාරායනය කර පෙන්වන්නා ලෙස ද ඔවුන් පාරිශුද්ධ කරවන්නා ලෙස ද ඔවුන්ට ධර්මය හා ඥානය (සුන්නාහ්ව) උගන්වා දෙන්නා ලෙස ද සිටින්නේ ය. (62:02)

ස්වර්ගයට පිවිසිය හැකි මූලික සුදුසුකමක් ලෙස සිත පාරිශුද්ධ කරවන කි්යාකාරකම් දක්විය හැකි ය. මෙය පුවේසමින් මෙහෙයවිය යුතු ය. එය නිවැරදි මාර්ගයේ යොමු කරවූයේ නම්, පමණක් ස්වර්ගයට යන මාර්ගයේ ගමන් කළ හැකි ය. මෙය පහත සඳහන් අල් කුර්ආන් වැකියෙහි පැහැදිලි කර ඇත.

කවරකු, ''තම දෙවියන් ඉදිරියේ සිටී'' යැයි බිය බැති ව, තම සිත ඉච්ඡාවෙන් වළක්වා ගන්නේ ද නියත වශයෙන් ඔහුගේ නවාතැන ස්වර්ගය වේ. (80:40-41)

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ චිත්ත පාරිශුද්ධියේ වැදගත්කම පිළිබඳ ව අවස්ථා රැසක දී ම තම සගයන්ට ගෙන හැර දක්වූහ. කෙනකුගේ සිත යහපත් වීමෙහි වැදගත්කම පිළිබඳ ව වරක් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පහත ආකාරයෙන් වටහා දුන්හ.

නියත වශයෙන් ම ශරීරයෙහි එක මස් පිඬක් ඇත. එය අයහපත් වූයේ නම්, මුළු ශරීරය ම අයහපත් වේ. එය යහපත් වූයේ නම්, මුළු ශරීරය ම යහපත් වේ. එය සිත වේ. (බුහාරි, මුස්ලිම්)

ඉස්ලාමය තුළ ජිහාද් අතුරින් ඉතාම යහපත් ජිහාදය ලෙස "මුජාහදතුන් නෆ්ස්" නම් වූ සිතින් කරන ජිහාදය සලකනු ලැබේ. මෙය මෙම හදීසය මගින් පැහැදිලි කරයි. (මල්ලව පොර යුද්ධයේ දී) අනෙකා බිම හෙලන්නා වීරයෙක් නොවේ. කෝපයක දී තම සිත දමනය කර ගනු ලබන්නා සතාය වීරයෙක් වේ.

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ විටින් විට චිත්ත පාරිශුද්ධිය පතා අල්ලාහ්ගෙන් ද පුර්ථනා කළහ.

اللَّهُمَّ آتِ نُفُوسَنَا تَقْوَاهَا، وَزَكِّهَا أَنْتَ خَيْرُ مَنْ زَكَّاهَا، أَنْتَ وَلِيُّهَا وَمَوْلاَهَا

"යා අල්ලාහ් ! අපගේ සිත්හි දේව බිය ඇති කරත්වා! ඔබ එය පාරිශුද්ධ කරත්වා! තියත වශයෙන්ම ශ්‍රේෂ්ඨතම පාරිශුද්ධ කරන්නා ඔබ ම ය. එහි වගකීම දරන්නා ලෙස හා ස්වාමියා ලෙස සිටින්නේ ඔබ ය." (මුස්ලිම්)

පෙර හා පසු පාපයන් කමා කරනු ලැබූ මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා චිත්ත පාරිශුද්ධිය උදෙසා මෙතරම් දෙවියන් අයැදුයේ නම්, අප එහි අවශාතාව කෙතරම් ඇත්තවුන් ද? යන්න කල්පනා කළ යුතු ය.

අපගේ කියාකාරකම් කොතරම් විශාල වුවත් චිත්ත පාරිශුද්ධිය සමග එය ඉටු නොකරන විට ඒවාට අල්ලාහ් ඉදිරියේ කිසි දු පුයෝජනයක් හා වටිනාකමක් නොමැත. අල්ලාහ් අපගේ සියලු කියාකාරකම්වල දී අපගේ සිත පිළිබඳ අවධානය යොමු කරන්නේ ය. අල්ලාහ් ඉදිරියේ දී අපගේ බාහිර පෙනුමට වඩා සිතට වැඩි වැදගත්කමක් හිමි වන්නේ ය. අබු හුරෙරා රළියල්ලාහු අන්හු තුමා නිචේදනය කරන ලද, "නියත වශයෙන් ම අල්ලාහ් ඔබලාගේ ශරීරය හෝ මුහුණ හෝ නොබලන්නේ ය. නමුදු ඔබලාගේ සිත් බලන්නේ ය" (මුස්ලිම්) යන හදීසය තුළින් මෙය අපට හොඳින් පැහැදිලි කරන්නේ ය.

එම නිසා, අල් කුර්ආනය හා හදීස් අපට පෙන්වා දෙන මගපෙන්වීම් පිළිපැද අාටෝපය, ආඩම්බරකම, ඊර්ෂාාව, වැනි පහත් ගුණාංගවලින් වැළකීම, ෆර්ලු වන වගකීම් නියමිත ආකරයෙන් ඉටු කිරීම, සුන්නත් වන වතාවත් ඉටු කිරීම, දික්ර්හි නියැළීම, අල් කුර්ආනය වැඩි වශයෙන් පාරායනය කිරීම, තව්බා කිරීම යනාදී විවිධ කියාකාරකම් තුළින් අපගේ සිත් පාරිශුද්ධ කරගෙන දෙලොවෙහි ම ජය අත් කරගැනීමට උත්සාහ කරමු.

#### අභාහාසය

- 01. "තස්කියා" යන්නෙහි භාෂාමය අර්ථය කුමක් ද?
- 02. ඉස්ලාමීය වාාවහාරයේ දී "තස්කියතුන් නෆ්ස්" යන්නෙන් කුමක් අදහස් කරන්නේ ද ?
- 03. "තස්කියා" සඳහා අල් කුර්ආනය හා හදීස් සාධක එක බැගින් සොයා ලියන්න.
- 04. අල් කුර්ආනය මිනිසාගේ සිත බෙද දක්වා ඇත්තේ කෙසේ ද?
- 05. තස්කියාවෙහි වැදගත්කම පිළිබඳ ව කරුණු පහක් ලියන්න.
- 06. අප තුළ චිත්ත පාරිශුද්ධිය ඇති කරලීම උදෙසා අප විසින් පිළිපැදිය යුතු කරුණු පහක් ලියා පෙන්වන්න.





# යහ ගුණාංග පිළිබඳ ඉස්ලාමීය දැක්ම I



පුවේසම්සහගත හා අනුමත කරන ලද ජීවිතයක් කෙසේ සැකසිය යුතු ද යන සීමාව පෙන්වා දෙන්නේ යහ ගුණාංග තුළින් ය. ජීවිතයේ සෑම පැතිකඩක දී ම සෑම තත්ත්වයක දී ම සැම විට ම ඒවා පුදර්ශනය විය යුතු ය. මක්නිසාද යත්, අනෙකුත් සියලු ජීවිත්ගෙන් වෙනස් වූ මිනිසා, ස්වාධීන උසස් තත්ත්වයක් ලබා ගැනීමට මෙම යහගුණාංග හේතු වී ඇත.

යහගුණාංග පෙන්වා දෙන මෙම උසස් තත්ත්වය හේතුවෙන් ඉතිහාසය තුළත් යහගුණාංග පිළිබඳ ව අදහස් හා චින්තනයන් එළිදක්වුණි. මෙළොව බිහි වූ සියලු ම සමාජවල යහගුණාංගවලට සුවිශේෂි ස්ථානයක් ලබා දී තිබුණු අතර එම ජන සමාජ යහගුණාංග සම්බන්ධ කිුියාකාරකම් ද රැක ගෙන ඇත.

අරාබි භාෂාව තුළ හුලුක් හසන්, අන්ලාක් හසනා, මකාරිමුල් අන්ලාක්, අදබ්, ආදාබ් පුමුඛ අරාබි පද යහගුණාංග පෙන්වා දීමට භාවිත කරනු ලැබේ. යහගුණාංගවලට ඉස්ලාම් උසස් ස්ථානයක් ලබා දී ඇත. මිනිසා සතු කර ගත යුතු යහගුණාංග පිළිබඳ ව දේශනා කිරීමෙහි ලා අල් කුර්ආන් හා සුන්නාහ් සුවිසල් මෙහෙයක් ඉටු කරන්නේ ය.

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා යහගුණාංගවල ශිඛරයක් යැයි වර්ණනා කරන අල් කුර්ආනය යහගුණාංග නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගෙන් ඉගෙන ගන්නා ලෙස ආයාචනා කරන්නේ ය."යහගුණාංග තුළින් යහපත් පුද්ගලයා, ඔබලා අතුරින් යහපත් පුද්ගලයා වේ." යන අල් කුර්ආන් වැකිය, යහගුණාංගවලින් පරිපූර්ණ වූ ජීවිතයක් ගත කිරීමෙහි ලා ඇති අවශාතාව හා වැදගත්කම පහදා දෙන්නේ ය.

කුඩා කල සිට ම නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා යහගුණාංග සපිරි පුද්ගලයකු ලෙස දිස් වූ බැවින් ''අල් අමීන්'' හා ''අස්සාදික්'' ලෙසන් එතුමාව හඳුන්වා දෙනු ලැබිණ. නබි ලෙස තෝරා පත් කර ගත් පසුවත් එතුමා ජනයා හා යහගුණාංග ඇතිව කියා කළේ ය. නබි තුමා සතු වූ ගුණාංග ඉස්ලාමයේ පරම සතුරන් පවා ඉස්ලාමය සමග එක් ව එහි ආරක්ෂකයන් ලෙස වෙනස් වීමට රුකුලක් විය. ඉස්ලාම් අරාබි දේශයට පිටස්තර ලෝකයේ පුදේශ රැසක වහාප්ත වීමට ඉස්ලාම් පුහුණු කළ යහ ගුණාංග හේතු වූ බවට ඉතිහාසය තුළ සාක්ෂි රැසක් දක්නට ඇත.

අල් කුර්ආනය, යහගුණවලට වැඩි පුමුඛස්ථානයක් ලබා දී ඇත. සූරා ලුක්මාන්හි හා සූරා ෆුර්කාන්හි ඉස්ලාම් බැතිමතකු තුළ තිබිය යුතු වැදගත් යහගුණාංග පෙන්වා දී ඇත. ඉස්ලාම් බැතිමතකු කෙසේ හැසිරිය යුතු ද යන්නට උපදෙස් සූරා ලුක්මාන්හි පහත සඳහන් පරිදි දක්වේ.

අල්ලාන්ට කිසිවක් සමාන නොකරන්න. සලාතය ඉටු කරන්න. යහපත පනවමින් අයහපත වළක්වන්න. නුඹලාට ඇති වන සියලු ශෝකයන්හි දී ඉවසීමෙන් පසුවන්න. මිනිසුන්ගෙන් ඉවතට තම මුහුණ හරවා නොගන්න. ගර්වයෙන් මහපොළොව මත නොඇවිදින්න. කිුයාවේ දී මධෳස්ථභාවය පිළිපදින්න. හඬ පහත් කර ගන්න. හඬවල් අතරින් පිළිකුල් සහගත හඬ බූරුවාගේ හඬ ය.(සූරතුල් ලුක්මාල් 12-19)

මෙලෙස ම සූරතුල් ෆුර්කාන්හි දේව ගැත්තන්ගේ ගුණාංග පිළිබඳ ව පැවසීමෙන් ඉස්ලාම් පුිය කරන යහගුණාංග පෙන්වා දෙනු ලැබේ.

අල්ලාහ්ගේ යහ ගැත්තෝ මෙලොව යටහත් ව කියා කරන්නෝ ය. අඥානවන්තයන් සමග තර්ක කිරීමෙන් වැළකී ගෞරවණීය ව සිටින්නෝ ය. රාතියේ ත් අධික වශයෙන් අල්ලාහ්ට නැමදුම් කරන්නෝය. නිරයේ චේදනාවෙන් රැකවරණය පතන්නෝ ය. නාස්තියෙන් හෝ ලෝභකමින් තොර වී මධාස්ථව වියහියදම් කරන්නෝ ය. අල්ලාහ්ට ආදේශ කර අන් කිසිවක් නොකැඳවන්නෝ ය. අසාධාරණ ව කිසිවකුත් සාතනය නොකරන්නෝ ය. දුරාචාරයේ නොහැසිරෙන්නෝ ය. කිසිවකු උදෙසාත් බොරු සාක්කි නොපවසන්නෝ ය. අනපේක්ෂිත ලෙස දූෂිත කියාවක් දුටුවේ නම්, ගෞරවණීයව එයින් වැළකී සිටින්නෝ ය. අල් කුර්ආන් වැකියකට සවන් දෙන විට ඔවුහු අන්ධයන්, ගොළුවන් සේ කියා නොකරන්නෝ ය. සතුටුදායක පවුල් දිවියක් පතා පුාර්ථනා කරන්නෝ ය. (සූරතුල් ෆුර්කාන් 63-73)

එම නිසා අපිත් අල් කුර්ආනය හා සුන්නාහ්හි මග පෙන්වා දී ඇති යහගුණාංග ආභරණ ලෙස පැළඳ ගැනීමට උත්සාහ කරමු.

#### අභාහාස

- 01. යහගුණාංග යනු කුමක් ද යන්න කෙටියෙන් පැහැදිලි කරන්න.
- 02. වර්තමානයේ දී සිසුන් සමග යහගුණාංගවල අවශෳතාව පිළිබඳව සාකච්ඡා කර තිබීමෙහි අවශෳතාව ගෙන හැර දක්වන්න.
- 03. නබි සල් තුමාට රිසාලත් හිමි වීමට පෙර එතුමාව අමතනු ලැබුවේ කුමන යහගුණාංග විදහා දක්වෙන නාමයන් ගෙන් ද යන්න සඳහන් කරන්න.
- 04. "සූරතුල් ලුක්මාන්" හි සඳහන් වන යහගුණාංග 05ක් ලැයිස්තු ගත කරන්න.
- 05. "සූරතුල් ෆූර්කාන්" හි සඳහන් වන යහගුණාංග 05ක් ලැයිස්තු ගත කරන්න.





# යන ගුණාංග පිළිබඳ ඉස්ලාමීය දැක්ම II



# ඉස්ලාම් පවසන යහගුණාංග කිහිපයක්

### ආදරය

ආදරය යනු අල්ලාහ්ගේ අලංකාර ගුණයන්ගෙන් එකකි. මෙම ගුණය හා සම්බන්ධ ව විවිධාකාර නාමයන් (අර්-රහ්මාන් - අතිකරුණාවන්තයා), අර් රහීම් -අති දයාවන්තයා, අල් වදූද් (මහඟු කරුණාවන්තයා) අල්ලාහ්ට ඇත. අති දයාන්විත ඔහු තම ගැත්තාට දයාව දක්වීමට අධික ව පිය කරයි.

මුස්ලිම් බැතිමතකු ආදරය දක්වීමේ ගුණය ලබා ගෙන සිටින්නේ නම් ඔහු අල්ලාහ්ට අයත් එම ගුණය ආභරණයක් ලෙස ලබා ගෙන සිටින්නේ ය, යන්න අර්ථවත් වේ.

අල්ලාහ් තම ගැත්තා වෙත තබා ඇති ආදරය කෙබඳු ද යන්න පහත හදීසයෙන් විස්තර කෙරේ.

(හවායින් ගෝනුයට අයත්) සිරකරුවන්ගෙන් සමහරෙක් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා වෙත පැමිණියහ. ඔවුන් අතර එක් කාන්තාවකගේ පියයුරුවලට කිරි එරුණේ ය. ඇය කිරි දීම සඳහා (තම දරුවා සොයමින් සිටිය ද) දරුවා සොයා ගත නොහැකි විය. එබැවින් සිරකරුවන් අතරින් කාගේ හෝ දරුවකු දක එම දරුවා (වෙලා) ගෙන කිරි දුන්නා ය. තම දරුවා ලබාගත් වහා ම දරුවා ගෙන තම උදරයට තුරුළු කර කිරි දුන්නා ය. එවිට නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා "මෙම කාන්තාව තම දරුවා ගින්නෙහි දමයි ද?" පවසන්න යයි අපගෙන් විමසුවේ ය. අප ද "නැත, කිසිවිටෙක දමන්නේ නැත," යයි පැවසුවෙමු. එවිට දේව ධර්ම දූත සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් "මෙම දරුවා වෙත ඇයට ඇති ආදරයට වඩා අල්ලාහ් තම ගැත්තා වෙත ඉතා ආදරයෙන් සිටියි" යනුවෙන් පැවසුවේ ය. (බුහාරි)

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ සෙනෙහස, කරුණාව ආදරය, දයාව ආදී අලංකාර ගුණයන්ගෙන් පිරිපුන් වූහ. එහෙයින් අල් කුර්ආනය නබි (සල්) තුමාණන් පහත ආකාරයට අගය කර දක්වයි.

(නබි මුහම්මද්) ලෝකවැසියනට දයාලුවක් සේ මිස අපි නුඹ පහළ නොකළෙමු. (21:107) "නබිවරයාණෙනි, අප සතෳය දන්නා සියල්ලන්ට දයාව දක්වීමට මිස යැව්වේ නැත."

ඊතලයෙන් ලබා ගත නොහැකි දේ ආදරයෙන් ලබා ගත හැකි ය, යන්න සාමානා වාවහාරයේ පවතියි. 'ආදරය නොමැත්තා තුළ පූර්ණ ඊමානයක් නොමැත' යන්න ද ඊමානය නැති කරගත් තැනැත්තාට ස්වර්ගයට පුවේශ විය නොහැකි ය' යන්න ද ඉස්ලාමයේ උපදේශයන් ය. මෙම අදහස පහත හදීසයෙන් පැහැදිලි වේ.

මාගේ ආත්මය කවරකු සතු ව තිබේ ද එම දෙවියා මත දිවුරා පවසමි. සතෳය වශයෙන් ඔබ ඊමාන් නොදරන තෙක් ස්වර්ගයට පුවේශ වන්නේ නැත. අනෙෲ්නෳ ආදරය දක්වන තෙක් ඊමාන් දුරිය නොහැකි ය.

කෙනෙක් තවත් කෙනකු කෙරෙහි හෝ අනෙකුත් ජීවින් කෙරෙහි හෝ දයාව දක්වීමෙන් ඔහුට කිසිදු අඩුවක් සිදු වන්නේ නැත. ඒ වෙනුවට අල්ලාහ්ගේ ආදරය ද, අන් අයගේ ආදරය ද ගෞරවය ද ඔහුට හිමි වේ. මෙය සමාජමය වශයෙන් අනෙහානා සතුට, එකමුතුකම, සහයෝගය හා සෞභාගාය උදා වීමට හේතුකාරක වේ.

ආදරය දක්වීම කොටස් දෙකකට බෙදා දක්විය හැකිය.

- 1. අල්ලාහ් කෙරෙහි ආදරය දැක්වීම.
- 2. මැවීම් කෙරෙහි ආදරය දුක්වීම.

"මැවීම් කෙරෙහි මිනිසා දක්වන ආදරයට වඩා ගැඹුරු ආදරයක් අල්ලාහ් කෙරෙහි තැබිය යුතු" යැයි, ඉස්ලාම් අපේක්ෂා කරයි. මෙලෙස ආදරයේ සීමාව අල් කුර්ආනය පහත ආකාරයට දක්වා ඇත.

නුඹලාගේ පියවරුන් නුඹලාගේ පුතුයන්, නුඹලාගේ සහෝදරයන් නුඹලාගේ භාර්යාවන් නුඹලාගේ නෑදෑ හිතවතුන් සහ නුඹලා ඉපයූ ධනයත් එය පිරිහේවී යයි නුඹලා බිය වන වෙළෙඳමත් නුඹලා පුබෝධයට පත් කරන නිවෙස් (යන මේ සියලු දේවල්) අල්ලාහ්ටත් ඔහුගේ රසූල්වරයාටත් ඔහුගේ මාර්ගයේ ජිහාද් (ඉස්ලාමීය යුද්ධය) කිරීමටත් වඩා බෙහෙවිත් නුඹලාට පිය නම් අල්ලාහ් ඔහුගේ විනිශ්චය (නුඹලා වෙතට) ගෙනෙන තෙක් බලා සිටිනු යැයි ද (නබ් මුහම්මද්) කියනු (9:24)

අල්ලාහ් කෙරෙහි ආදරය දක්වීමට නිදසුන් ලෙස, ඔහුගේ ආගම කෙරෙහි දයාව දක්වීම ද ඔහුගේ අණට ගරුකර ජීවත් වීම ද වේ. කෙතෙකු මිනිසුන් අතර කවරෙකු කෙරෙහි හෝ දයාව දක්වන බවට හෝ නැතහොත් පිළිකුල් කරන බවට හෝ සිටින්නේ නම් එය අල්ලාහ් වෙනුවෙන් ම සිදු කළ යුතු ය, යන්න ඉස්ලාමීය ගුණ ධර්මය වේ.

නබ් සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාණෝ මෙසේ පැවසූහ. "කරුණු තුනක් කවරෙකු සතුව පවතී ද ඔහු ඊමානයේ සුවය ලබා ගනියි. එය අන් සියලු කරුණුවලට වඩා අල්ලාහ්ට හා ඔහුගේ දූතයාණන්හට ප්‍රිය වන්නකු ලෙස සිටීම, එක් මිනිසකු වෙත අල්ලාහු වෙනුවෙන් පමණක් සෙනෙහස දක්වීම, දෙවියන් පුතික්ෂේප කිරීමෙන් අල්ලාහ් ආරක්ෂා කළ පසු ගින්නට විසි කිරීම පිළිකුල් කරනවා සේ නැවත දෙවියන් පුතික්ෂේප කිරීමෙහි නිරත වීම පිළිකුල් කිරීම ය. (බුහාරි, මුස්ලිම්)"

අල්ලාන් කෙරෙහි දයාව දක්වීමෙහි තවත් එක් අදහසක් නම් අල්ලාන්ගේ ධර්ම දූතයා කෙරෙහි ද ආදරය දක්වා එතුමාගේ අණට සම්පූර්ණයෙන් යටත් ව කිුිිියා කිරීම වේ. මේ පිළිබඳ ව අල් කුර්ආනය මෙසේ සඳහන් කරයි.

නුඹලා (අවංක ව ම) අල්ලාහ්ට ඇළුම් කරන්නාහු නම් මා අනුගමනය කරනු. (එවිට) අල්ලාහ් නුඹලාට ඇළුම් කරයි. තව ද නුඹලාගේ පාපයන් සඳහා සමාව ද දෙනු ඇත. අල්ලාහ් සුමාශීලී හා මහා කරුණාන්විත යැයි (මුහම්මද් ජනයාට) පවසනු. (3:31)

කෙනකුගේ ඉබාදතය පුමාණවත් කිරීමට නම් අල්ලාහ් කෙරෙහි ආදරය දැක්වීම පුධාන වශයෙන් කළ යුතු ය. මෙම අවස්ථාව ආදරය මිශු වූ බියක් (මුහබ්බත්) ලෙස ඉස්ලාමීය විද්වතුන් විසින් පැහැදිලි කෙරේ. මේ නිසා "දේව විශ්වාසිකයෝ" ඉබාදතය මානසික තෘප්තියකින් යුතු ව ඉටු කරති, යන අල් කුර්ආන් වාකාය මෙය තහවුරු කරයි.

"ඔහු අල්ලාහ් කෙරෙහි පවතින ආදරය නිසා දිළින්දන් ද අනාථයන් ද සිරකරුවන් ද ඔවුහු පෝෂණය කරති. අපි නුඹලා පෝෂණය කරන්නේ අල්ලාහ් උදෙසා ය. අපි නුඹලාගේ තෑගි හෝ ස්තූති අපේඎ නොකරන්නෙමු. (76: 8–9)

මෙලෙස කෙනකු අල්ලාන් කෙරෙහි ආදරය තබා අල්ලාන් වෙනුවෙන් ම ජීවත් වී සිටින විට, ඔහු අල්ලාන්ගේ ආදරය දිනා ගෙන දේව ගැත්තකු සේ වෙනස් වේ. මේ බව පහත සඳහන් හදීසයෙහි පැහැදිලි වේ. අල්ලාන් එක් මිනිසකු කෙරෙහි පිය මනාප වූයේ නම්, ජිබ්රීල් අලෛහිස්සලාම් තුමා කැඳවා ඔහු කෙරෙහි දයාව දක්වයි. පසු ව ජිබ්රීල් අලෛහිස්සලාම් තුමා කැඳවා "මම මෙම මිනිසා පිය කරමි. එබැවින් ඔබ ද ඔහු කෙරෙහි දයාන්විත වන්න" යයි පවසන්නේ ය. එවිට ජිබ්රීල් අලෛහිස්සලාම් තුමා ගුවනේ ජීවත් වන අය වෙතට "අල්ලාන් මෙම මිනිසා පිය කරන්නේය. එබැවින් ඔබ ද ඔහු ව පිය කරන්න." යැයි ඇරයුම් කරයි. ගුවනේ සිටින අය ද ඔහුට පිය කරයි. පසුව එම ගැත්තාට පෘථිවියේ ජීවත් වන්නන් අතර සමානත්වයක් ලැබීමට මග පෑදෙයි. (බුහාරි, මුස්ලිම්)

ආදරය දක්වීමේ ඊළඟ පියවර නබි සල්ලල්ලානු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් කෙරෙහි ආදරය දක්වීම ය. නබි ජීවිතය ආදර්ශයක් කොට ගෙන එතුමාණන් කැමති, අකමැති දේ සඳහා පුමුඛත්වය දී ජීවත් වීම, නබි සල්ලල්ලානු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් කෙරෙහි ආදරය දක්වීමෙහි ඇතුළත් වේ.

නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාණන් කෙරෙහි දයාව දක්වන එක් මුස්ලිම්වරයකු එතුමාගේ පවුලේ සාමාජිකයන් කෙරෙහි ද දයාව දක්විය යුතු ය. නබි මිතුරන් කෙරෙහි දයාව දක්වීම යන්න සහාබිවරුන්ගේ විශේෂත්වය පිළිගෙන ඔවුන්ගේ දුර්වලතා හා ඔවුන් අතර සිදු වූ කලබලකාරී තත්ත්ව පිළිබඳ වාද විවාදවල නිරත නොවී නිහඬ ව සිටීම වේ. එසේ ම උම්මුහාතුල් මුඃමින්වරියන් වන නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාණන්ගේ බිරින්දෑවරුන් සියලු දෙනා ගෞරවයට පාතු වූ අය ලෙස ද පාරිශුද්ධ වූ අය ලෙස ද පිළිගත යුතු ය.

ආදරය දක්වීමේ ඊළඟ පියවර වන්නේ තමා කෙරෙහි ද, තම දෙමාපියන්, ඥාතීන්, අසල්වාසීන් හා මුස්ලිම් නොවන්නන් කෙරෙහි ද දයාව දක්වීම ය.

කෙනෙක් තමා කෙරෙහි දක්වන දයාව යනු තමා කෙරෙහි වූ යුතුකම් හා අයිතිවාසිකම් රැක ගැනීම වේ. ඉස්ලාමීය දක්මෙන් කෙනෙකු තමා විසින් ම තමා ව විනාශ කර ගැනීම මහා වරදක් හා පාපයක් ලෙස සලකනු ලැබේ.

අාදරය දක්වීමට ද ස්තූති පුශංසාව දක්වීමට ද යටහත් පහත් වීමට ද හැකියාව සුදුසු අය දෙමව්පියෝ වෙති. දෙමවුපියන් කෙරෙහි දරුවන් තම දයාව දක්විය යුත්තේ කෙසේ ද යන්න පහත අල් කුර්ආන් වැකි හා හදීස් මගින් පැහැදිලි වේ.

තව ද අපි මිනිසාට ඔහුගේ දෙමාපියන් ගැන නියෝග කළෙමු. ඔහුගේ මව දුබල බවිත් දුබල බව දරා ගෙන ඔහු ඉසුලුවා ය. තව ද ඔහුගේ කිරි වැරීම වසර දෙකකිනි. (එනිසා) මටත් නුඹගේ දෙමාපියන්ටත් තුති පුද කරනුන්ගේ (නුඹගේ) අවසාන පැමිණීම මා වෙතටයි. (අපි ඔහුට අණ කළෙමු.) (31:14)

කෙනෙක් නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා වෙතට පැමිණ "අල්ලාහ්ගේ දූතයාණෙනි, අප සියලු දෙනා අතරින් යහපත් ආකාරයෙන් හැසිරිය යුත්තේ කා සමග ද? යැයි විචාළහ. එවිට නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ "ඔබගේ මව සමඟ" යැයි පිළිතුරු දුන්හ. ඉන් පසු කවුරුන්ද? යැයි විමසුවිට "ඔබගේ මව" යැයි පැවසූහ. ඉන් පසු කවුරුන් ද යැයි නැවතත් විමසු විට එයට ද "ඔබගේ මව" යනුවෙන් ම පිළිතුරු දුන්හ. ඉන් පසු කවුරුන් යැයි සිවුවන වර විමසන විට "ඔබගේ පියා" යැයි පිළිතුරු දුන්හ. (බුහාරි)

දෙමවුපියන් කෙරෙහි ගෞරවය දක්වීම සමගින් පමණක් මෙය නතර නොවේ. ඔවුන් කෙරෙහි අල්ලාහ්ගේ ආදරය හා දයාව ලැබීමට ද පුර්ථනා කිරීම දරුවන්ගේ යුතුකම වේ. මේ බව පහත අල් කුර්ආන් වැකියෙන් මනාව පැහැදිලි වේ.

තව ද ඔවුන් දෙදෙනාට දයලූභාවයෙන් යටහත් පහත් ව සලකනු. තව ද මාගේ රබ් (පරමාධිපතියාණනි) බාලවියේ ඔවුන් දෙදෙනා ම (කාරුණික ව හා ආදරයෙන්) හද වඩාගත් ආකාරයෙන් ම ඔවුන් දෙදෙනාට දයාන්විත වනු මැනවැයි නුඹලා පුර්ථනා කරහු. (17:24)

මෙලෙස දෙමවුපියන් ද තම දරුවන් කෙරෙහි දඬි ආදරයක් දක්වීම අතාවශා ය. දරුවන් සමග ආදරයෙන් කටයුතු කර ඔවුන්ගේ හදවත් තුළ ද ආදරය වර්ධනය කළ යුතු ය. කෝපය, බැන වැදීම, තර්ජනය කිරීම ආදියෙන් දෙමවුපියන් වැළකී සිටිය යුතු ය. මෙය දරුවන් දඩබ්බර දුෂ්ට පුද්ගලයකු කිරීමට ද හේතු වේ. "තර්ජනය හමුවේ හැදෙන දරුවා තර්ජනයට ම හුරු වේ" යන පාඨය දෙමවුපියන්ගේ අවධානයට යොමු වීම යහපත් ය.

තව ද කෙනෙක් මුස්ලිම් බැතිමතෙකු ලෙස ඥාතීන්, මිතුරන් අසල්වාසීන්, අනාථයන්, අසරණයන්, සේවකයන්, තම පාලනය යටතේ සිටින්නන්ට, මුස්ලිම් නොවන්නන් ආදී සියලු ම මනුෂා වර්ගයා කෙරෙහි ආදරය දුක්විය යුතු ය.

ආදරය දක්වීම යන තේමාවේ මිනිස් නොවන සියලු ජීවීන් කෙරෙහි ආදරය දක්වීම ද අන්තර්ගත වන බව අවබෝධ කර ගත යුතු ය.

මහ පොළවේ (සැරිසරන) කුමන සත්ත්වයකු වුව ද, තම පියාපත් දෙකෙන් අහසේ පියාඹන කුමන පක්ෂියකු වුව ද නුඹලා වැනි සමූහ ම මිස වෙනසක් නොවේ. (6:38) යන අල් කුර්ආන් වාකාය මිනිස් නොවන සෙසු ජිවීන් ද මිනිසා මෙන් ම තවත් මැවීමක් බැවින් ඔවුන් කෙරෙහි ද ආදරය, කරුණාව හා සෙනෙහස දක්විය යුතු බව අවධාරණය කරයි. එපමණක් නොව, ඔවුන් කෙරෙහි දඬි අවධානයක් යොමු කළ යුතු ය. පහත හදීසයෙන් මේ බව පැහැදිලි වේ.

"ඔබේ සතුන්ගේ පිට ඔබේ හාන්සි පුටුවක් කර නොගන්න" (අහ්මද් හාකිම්) මැවීම් සියල්ල අල්ලාහ්ගේ පාලනය යටතේ ඇත. පොළවේ සිටින්නන් කෙරෙහි දයාව දක්වන්න. එවිට දෙව්ලොව සිටින්නා ඔබ වෙත දයාව දක්වයි. (අබුදාමුද්)

බල්ලන්, ඌරන් වැනි සතුන් නජිස් වූ සතුන් වූව ද ඔවුන්ට වද දීමට ඉස්ලාමයේ අනුමැතිය නොමැත. පිපාසිත බල්ලකුට දිය බීමට දීම නිසා පව්කාර ස්තියක් ස්වර්ගයට වරම් ලද බව ද, පූසෙකුට ආහාර නොදී බැඳ තැබීම නිසා හොඳ අමල්වල යෙඳුන ස්තියක් නිරයට හිමිකම් කී බව (බුහාරි) හදීස්වල සඳහන් වේ. මේ සියල්ල ජිවීන් වන හෙයින් ඔවුන් කෙරෙහි ආදරය දක්වීම නිසා ඒ වෙනුවෙන් අල්ලාහ්ගෙන් යහ පුතිඵල අත් වන බව ඉස්ලාම් අවධාරණය කරයි.



මේ සියල්ලට ම වඩා, අප ජිවත් වන පරිසරය රැක ගැනීම ද ඉස්ලාම් පෙන්වා දෙන ආදරය කිරීම යන කවයට අයත් වේ. අවට පරිසරය පිරිසිදු ව ද අලංකාර ව ද තබා ගෙන ස්වාභාවික පරිසරය රැක ගෙන සශුීක කරන ලෙස උපදෙස් දෙන ඉස්ලාමය එයින් තමා ද පුයෝජනය ලබා ගනිමින් අන් අයට ද පුයෝජනය ලබා ගැනීමට මග සලසන මෙන් ඉල්ලා සිටියි. පරිසරය සශුීක කිරීම ඉස්ලාම් පෙන්වා දෙන වැදගත් සේවාවන්ගෙන් එකකි. එබැවින්, අප ආදරය පතුරුවන සීමාවන් නිවැරදි ව අවබෝධ කරගෙන ඒ අනුව ජීවත් වී සියල්ලන්ට ම ආදර්ශවත් ව ජීවත් වී දේව දයාව ලබා ගනිමු.

### පරිතාහාගශීලිභාවය

යමක් ලබා ගැනීමට තවත් යමක් කැප කිරීම පරිතාහගය නම් වේ. ඉස්ලාම් පවසන යහ ගුණ අතරින් පරිතාහගයට උසස් ස්ථානයක් හිමි වේ. ඉතා සුළු කාලයකින් ඉස්ලාමය වහාප්ත වීමට නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන්ගේ හා ඔහුගේ මිතුරන්ගේ පරිතාහශීලි භාවය හේතු විය. එහෙයින් ඉස්ලාම් ධර්මය පරිතාහශීලී භාවයෙන් පිබිදුණ ධර්මයක් ලෙස හඳුන්වනු ලැබේ.

අල්ලාන් වෙනුවෙන් යන "ඉන්ලාස්" චේතනාවෙන් ශාරීරික වශයෙන් හෝ දුවාමය වශයෙන් අන් අයට සහය වීම ද එමගින් ඇති වන කරදර විඳ දරා ගැනීම ද පරිතාහග ශීලීත්වය වේ. මිනිසකුට කිසියම් දෙයක අවශානාවක් තිබෙන විට තම අවශානාව පසෙකලා තවත් මිනිසකුගේ අවශානාව සපුරාලීම ද අන් අයට උදව් කළ යුතු ය යන බල කිරීම් කිසිවකින් තොරව තම පෞද්ගලික යහපත නොතකා උදව් උපකාර කිරීම පරිතාහග ශීලිත්වය ලෙස හැඳින්විය හැකි ය.

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන්ගේ මක්කා කාල වකවානුවේ දී නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන්ට හා නබි මිතුරන් කුරෙෂිවරුන්ගේ දරුණු වද හිංසාවලට ලක් කෙරුණු විට ඔවුහු තම යහපත හා සුවය පරිතසාග කරමින් බොහෝ හිරිහැර වලට හා දරුණු වධහිංසාවලට ලක් වූහ. සමහරු තම ජීවිතයම පරිතසාග කළහ. මෙලෙස අති මහත් පරිතසාගයන් කළ එම ජනතාව අගයමින් අල්ලාහ් ඔවුන්ව "සාදිකුන්" ෆාඉසුන් යනුවෙන් වර්ණනා කළේ ය.

තමන්ගේ ගෙවල්වලින් ද තමන්ගේ වස්තුවෙන් ද බැහැර කරන ලද දිළිඳු මුහාජිර්වරුන්ට (කොටසක්) ය. ඔවුහු අල්ලාහ්ගේ වරපුසාදය ද සොම්නස ද සොයන්නෝ ය. තව ද අල්ලාහුට ද ඔහුගේ රසූල්වරයාට ද උදව්කරන්නෝ ය. ඔවුහු ය, සතාාවන්තයෝ. (59:8) එලෙසම සූරා තව්බා හි 20 වැනි වැකිය මොවුන් ෆාඉසූන් යන ජයගුාහකයන් යනුවෙන් ද සදහන් කර ඇත.

ඉස්ලාමයේ ආරම්භක කාලයේ විරෝධීන්ගේ බියගැන්වීම්වලට මුස්ලිම්වරුන් ලක් වූ විට, ධනවත් නබි මිතුරන් තම දේපළ ද තම ධනය ද කැප කරමින් අල්ලාහ්ගේ ආගම ආරකෂා කිරීම සඳහා කළ අපුමාණ පරිතපාග ඉතිහාසගත වී ඇත.

තබූක් යුද්ධයට නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් ඇරයුම් කළ විට අබූබක්ර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා යුධ වියදම් සඳහා තමා සතු ධනය සම්පූර්ණයෙන් ම ගෙනැවිත් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් ඉදිරියේ ගොඩ ගැසුවේය. එවිට, නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම්තුමාණන් තම කලහාණ මිතු අබූබක්ර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමාගෙන් "ඔබගේ පවුල වෙනුවෙන් ඉතුරු කළේ කුමක් දයි විමසූ විට එතුමා" අල්ලාහ් හා ඔහුගේ ධර්මදූතයාව යැයි පිළිතුරු දුන්නේ ය.

වරක් අරාබිකරයේ දඬි සාගතයක් හා නියගයක් ඇති විය. එවිට රෝම අධිරාජනයේ චකුවර්තී වූ හෙරක්ලියස් (Heraclius) මුස්ලිම් ජාතිකයන්ට එරෙහි ව විශාල සේනාවක් සූදානම් කර යුද්ධයකට පුවේශ විය. එහෙත් රටේ පවතින උවදුරු හේතුවෙන් හෙරක්ලියස්ගේ අභියෝගය භාර ගැනීමට මුස්ලිම් ජාතිකයන්ට මහත් පරිශුමයක් දරීමට සිදු විය. මෙම අවස්ථාවේ දිර්හාම් 5000ක් වටිනා වස්තූන් සමග පැමිණ සිටි උස්මාන් රළියල්ලාහු අන්හු තුමාගේ වෙළෙඳ කණ්ඩායමත් සමග ගනුදෙනු කිරීම සඳහා විවිධ වනපාරිකයෝ පැමිණ සිටියහ. එහෙත්, උස්මාන් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා එම දුවාය අලෙවි කිරීම පුතික්ෂේප කර එම සියලු දුවාය හෙරක්ලියස්ගේ සේනාවට මුහුණ දීම සඳහා පරිතාහග කළේ ය.

පරිතාගය මෙලොව දී මතුපිටින් බලන විට විශාල පාඩුවක් ලෙස පෙනුණ ද එයට අයත් පුතිඵලය හිමි වීම අනිවාර්ය ය. පරිතාග කිරීම අල්ලාහ්ගේ විධානයක් බැවින් එය ඉබාදතයක් ලෙස ද පිළිගනියි. පරිතාගයට හිමි වන පුතිඵලය ස්වර්ගය වේ. මෙම අදහස පහත අල් කුර්ආන් වාකාගයන් තහවුරු වේ.

අල්ලාහ් තියත වශයෙන් මුඃමීන්වරුන්ගෙන් (විශ්වාසිකයන්) ඔවුන්ගේ සිරුරු සහ ඔවුන්ගේ වස්තුව මිලට ගෙන ඇත. (9:111)

ඉස්ලාමීය දශිනය "පරිතාහගය යනු අල්ලාහ්ගේ විධානයක්" යන්නට වඩා එය අල්ලාහ් තෘප්තිමත් කිරීම පිණිස කරනු ලබන අමල් වූ කිුයාවක් වේ. මෙය පහත හදීසය මගින් ද, ඒ සමග ඇති අල් කුර්ආන් වැකිය මගින් ද ගෙන හැර දක්වේ.

නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් වෙතට එක් මිනිසෙක් පැමිණ තම දුප්පත්කම පිළිබඳ පැමිණිලි කළේ ය. මෙයට සවත් දුන් නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා යමක් දෙන ලෙස පවසා ඔහු තම නිවසට යැව්වේ ය. එහෙත්, දීමට නබ් නිවසෙහි කිසිවක් නොතිබිණි. එවිට නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා එහි සිටි තම මිතුරන් අමතා "අද රාතියේ මොහුට ආහාර සැපයීමට ඔබ අතර කෙනකු සිටින්නේ දයි විමසා, අල්ලාහ් ඔහුට කරුණාව දක්වයි" යැයි පැවසුවේ ය. එය ට සවත් දුන් අන්සාරිවරුන් අතරින් එක් මිතුයෙක් "අල්ලාහ්ගේ දූතයාණෙනි" මම සිටිමි" යැයි පැවසුවේ ය. පසුව නබි මිතුයා එම මිනිසා සමග තම නිවසට ගියේ ය. එහි දී තම බිරිඳට 'අල්ලාහ්ගේ දූතයාගේ අමුත්තකු පැමිණ සිටියි. එබැවින් නිවසේ කිසිවක් ඉතිරි කර තිබේ දයි' විමසුවේ ය. එවිට, ඔහුගේ බිරිඳ දරුවන්ගේ ආහාර වේල මිස වෙන කිසිවක් මා ළඟ නොමැත, යැයි කීවා ය. එසේ නම් දරුවන් නිදි කරවන්න" යැයි සැමියා කිවේ ය. (දරුවන් නින්දට ගිය පසු අමුත්තාට සංගුහ කළහ.)

මෙම අවස්ථාවේ බිරිඳ දෙස බලා "අනුභව කරනවා සේ මුළා කිරීමට පහන නිවා දමා, අද රාතියේ අප අපගේ කුසගින්න ද නිවා දමමු" යයි පැවසුවේ ය. බිරිඳ ද එසේම කළා ය. (මේ හේතුව නිසා එම ආහාරය අමුත්තා විසින් සම්පූර්ණයෙන් අනුභව කරන ලදි) පසු දින එම මිතුරු අන්සාරිවරයා නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා මුණගැසුණු විට "ගෞරවපූර්වක අල්ලාහ් එම යුවළගේ කියාවලිය දක ආශ්චර්යයට පත්වූවේ ය." යැයි පවසා නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ මෙම සිද්ධිය පිළිබඳ ව තමාට පහළ වූ අල් කුර්ආන් වැකිය පාරායනය කර පෙන්වූහ.

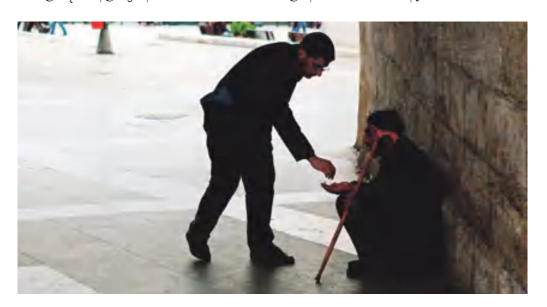
තමන් දුප්පත්කමින් පෙළුණත් තමන්ට වඩා සෙස්සන්ට තිබීම ගැන වැඩි කැමැත්ත දක්වති. යමෙක් තම තෘෂ්ණාවෙන් මිදුණේ ද ඔවුහු ම ය ජයගාහකයෝ. (59:9)

මෙවැනි, පරිතාහාගයන්ට ආදර්ශයක් වන බොහෝ ඉතිහාසගත සිද්ධි පෙර නබිවරුන් තුළ පමණක් නොව ඔවුන්ගේ සමාජ වැසියන් තුළ ද දක්නට ලැබුණි.

මෙලෙස පෙර නබිවරුන් ද ඔවුන්ගේ සමූහ වාසීන් විසින් ද ඔවුන්ගේ ජීවන ඉතිහාසයේ මෙවැනි පරිතසාග බොහෝමයක් සිදු කර ඇත. එබැවින් අපි ද අපට පෙර සිටි අය මෙන් පරිතසාග කර අල්ලාහ්ගේ තෘප්තිය ලබා ගනිමු.

### දන් දීම

ආදරයේ එළිදැක්වීම් අතුරින් දන්දීම ද එකකි. දන්දීම යනු අල්ලාහ් තමාට ලබා දී ඇති ධනයෙන් එක් කොටසක් අන් අයට දීම ය. මෙය ඉස්ලාම් පිය කරන යහගුණයන්ගෙන් එකකි. අල්ලාහ් මහා පරිමාණයේ දානපතියෙකි. තම ගැත්තාට අල්ලාහ් දානය ලෙස ලබා දුන් දේ, එම ගැත්තා වෙනත් ගැත්තන් සමග බෙදාහදා ගැනීම අල්ලාහ් පිය කරන්නේ ය. මේ පිළිබඳ ව අල් කුර්ආනය බොහෝ ස්ථානවල අවධාරණය කර ඇත.



තම ධනය දිවා රාතියෙහි ද රහසේ මෙන් ම පුසිද්ධියේ ද වැය කරන අයට ඔවුන්ගේ රබ් (පරමාධිපති) වෙතින් තිළිණ ලැබෙන්නේ ය. තව ද ඔවුන්ට බිය නැත. ඔවුහු ලතැවෙන්නෝ ද නොවෙති. (2:274) තමා ලද ධනය තමා හා තම පවුලේ උදවිය පරිහරණය කිරීම ද තම අවශාතාව සඳහා භාවිත කිරීම ද වරදක් නැත. එසේ ම එය ඔවුන්ට ලබා දුන් අල්ලාහ් එය අන් අයට දෙන ලෙස පවසන විට අල්ලාහ්ගේ විධානය පිළිපැදීම මිනිසාගේ යුතුකමකි. අල්ලාහ් පිය වූයේ නම් එම ධනය නැවත ලබාගෙන අන් අයට දීමට ද ඔහුට ශක්තිය ඇත්තේ ය.

එම නිසා අපි අල්ලාහ්ව "අල්-මු:නී" හෙවත් ධනපතියකු බවට පත් කරන්නා, "අල්-මු:තී"හෙවත් ලබාදෙන්නා යන නම්වලින් ආමන්තුණය කරමු. ස්වභාවයෙන් ම මිනිසා තුළ ආත්මාර්ථකාමීත්වය ඇත. විවිධාකාර ආත්මාර්ථකාමීත්වය ඔහුගේ දැතෙහි වෙලී ඇත. ඔහුගේ සිතෙහි මසුරුකම ඇති වේ. එහෙත්, ඉස්ලාම් මෙම මානසිකත්වය ඉතා පහත් තත්ත්වයෙහි ලා සලකයි. මෙය මිනිසා අතර පිළිකුල හා කෝධය වර්ධනයට ද තරඟකාරීත්වය හා ඊර්ෂාාව ඇති කිරීමට ද හේතු වන හෙයින් දඬි දණ්ඩනයකට ලක් කරනු ඇත. එයට පිළියමක් ලෙස පරෝපකාරීව සිටීම කළ යුතු ය. පරිතාාගය, දීම, දානය, පරෝපකාරය යනාදිය ඉස්ලාම් පෙන්වා දෙන උසස් ගුණාංග වේ. දන්දීම, පුදනය කිරීම, දනය, පරාර්ථකාමී හැඟීම නොමැති ව කෙනෙක් මසුරු වී මසුරකු ලෙස හැසිරෙන්නේ නම් තමාට ලැබිය යුතු යහපුතිඵල, හොඳ නාම යනාදිය අල්ලාහ්ගෙන් මෙන් ම මිනිසුන්ගෙ න් ද නැතිකර ගනියි. තවත් කෙනෙක් අල්ලාහ් ඔහුට ලබා දුන් ධනයෙන් පරාර්ථකාමී ව අන් අයට ලබා දී ජිවත් වන්නේ නම් අල්ලාහ්ගෙන් යහ පුතිඵල ද, මිනිසුන්ගෙන් ආත්ම ගෞරවය ද ලබා ගන්නේ ය.

මිනිසකු තමා ද ජීවත් වෙමින්, අන් අයට ද දන් දී අන් අය ද ජීවත් කරවන විට ජීවිතය සැබවින් ම ඵලදයක වන්නේ ය. ඔහුගේ මෙලොව ජීවිතය සතුටින් ගත වේ. පරලොව ජීවිතය අධික නිදහසක් ලද්දවුන් සේ වෙනස් වේ. මෙය පහත අල් කුර්ආන් වැකියෙන් පුකාශ කෙරේ.

මේ නිසා නුඹලාට හැකි පමණින් අල්ලාහ්ට බිය වනු, තවද ඔහුට සවන් දෙනු, කීකරු වනු, තව ද වියදම් කරනු, යමෙක් තම ලෝහ කමින් මිදුණේ ද ඔවුහු ම ය සැබැ ජයගුාහකයෝ. (64:16)

කෙනකු දන් දෙන විට ඔහුගේ ධනය අන් අය වෙතට යයි. මෙය බාහිර ව බලන විට එක් පාඩුවක් ලෙස පෙනේ. සැබැවින් ම එය පාඩුවක් නොවේ. ඔහුට එය ආනිසංස ලැබෙන්නක් ලෙස ද, යහපතක් ලෙස ද පවතියි. ඉහත වැකිය සමග ඇති අනෙක් වැකිය අල්ලාහ් මෙය අලංකරණයක් ලෙසට වර්ණනා කරන්නේ ය. අප කෙනකුට යම් ණයක් දුන් විට එය අපට නැවත හිමි වේ. එසේ ම අප දානයක් දෙන්නේ නම් එය අල්ලාහ්ට දෙන ණයක් වේ. මෙම ණය අල්ලාහ් කිහිප ගුණයකින් වැඩි කර තවත් බොහෝ පුතිඵල ද සමගින් නැවත ලබා දෙන්නේ ය. තවත් ලෙසකින් පවසන්නේ නම් අප අල්ලාහ් වෙනුවෙන් අන් අයට ලබා දෙන දානයන් යනු අප ආරක්ෂාකාරී ව ඉතුරු කරගත් දේ තැන්පත් කරන ස්ථානය යැයි පැවසිය හැකි ය.

නුඹලා සතු ව ඇති දෑ සපය වන්නේ ය. අල්ලාන් සතු ව ඇති දෑ ස්ථායි වන්නේ ය. (6 : 96) "නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ ඉතා උසස් ධානපතියකු වී සිටියන. හමන සුළඟට වඩා චේගයෙන් දන් දීමෙහි නිරත වූහ" (බුහාරි) යයි හදීස්හි සඳහන් චේ. තමාට තිළිණ ලෙස යමක් ලැබුණේ නම් එය කෙතරම් වේගයෙන් අන් අයට දිය හැකි ද එපමණ වේගයකින් අන් අයට දී හමාර කරයි. එතුමාගේ මිතුරෝ ද එලෙස ම කළහ. අල්ලාහ් වෙනුවෙන් දානය දෙන විට නියත වශයෙන් ම අල්ලාහ් වෙතින් එයට අදාළ පුතිඵ ලය තමන්ට හිමි වේ, යන්න ස්ථීර ව විශ්වාස කළහ.

කෙතෙක් දත් දීමෙහි ති්රත වන විට තිශ්චය වශයෙන්ම පහත පුයෝජන අත් කර ගනිති.

- ★ මෙලොව අල්ලාහ්ගේ ආදරය හා මිනිසුන්ගේ අභිමානය හිමි වේ.
- ⋆ පරලොව දී විශේෂ දීමනාවක් හිමි වේ.
- ⋆ ධනයේ වර්ධනයක් ඇති වේ.
- ⋆ අනතුරු මග හැරේ.
- ⋆ මනසට සතුටක් හා සහනයක් ලැබේ.

එම නිසා අපිද මසුරුකම තුරන් කර හැකි පමණ අනුන්ට උදව් කරමින් ජීවත් වීමට හුරු වෙමු.

#### විශ්වාසවන්තබව

ඉස්ලාම් වර්ධනය කිරීමට පුිය කරන යහගුණ අතරින් විශ්වාසවන්ත බව යනු එක් ගුණයකි. විශ්වාසවන්ත බව යනු සතාය, උසස් බව, අවංක බව ආදී අදහස් දරන පුළුල් අර්ථයකින් යුත් වචනයකි. සතාවන්ත බව හා විශ්වාසවන්ත බව එකම කාසියේ පැති දෙකක් සේ එක් මුඃමින්වරයකුට තිබිය යුතු අතාවශා ගුණාංගයකි.

කාලයේ සිට **©** නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි කුඩා වසල්ලම් තුමාණන් විශ්වාසවන්තයකු ලෙස ද සතාවාදියකු ලෙස ද සිටිය හෙයින් එතුමාණන් අල් අමීන්, අස්සාදික් යන නාමයන්ගෙන් හඳුන්වමින් පුශංසා කළහ. මෙම ගුණය නිසා ම එකල ජනයා තම වටිනා ධනය ආරඤාව පිණිස නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් භාරයේ තැබුහ.

කෙනෙක් මෙලෙස පවසයි දිනක් මම භාණ්ඩයක් විකිණීමට නබි සල්ලල්ලාහු අලෛගි වසල්ලම් තුමා සමග ගිවිසුමක් ඇති කර ගත්තෙමි. නියමිත භාණ්ඩය නියමිත ස්ථානයේ දී ලබා දීමට මම පොරොන්දු වුණෙමි. පසු ව, මට එය අමතක වුණි. තෙදිනකට පසු එය මතක් විය. ඒ සමග ම මම එම ස්ථානයට ගියෙමි. එහි නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා සිටගෙන සිටිනු මම දුටුවෙමි. එතුමා මා දුටු විගස, 'තරුණයා ! ඔබ මාව අපහසුතාවට පත් කළේ ය. මම ඔබ වෙනුවෙන් තෙදිනක් සිට සිටින්නෙමි.' (අබුදාවුද්)

තවත් එක් අවස්ථාවක මග ගමන් කරමින් සිටි නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ අසළ තිබූ ධනා ගොඩක් දක එතුළට තම දැත ඇතුළු කර පරීඤා කර බැලූහ. තම ඇඟිලි තුඩු වලට ධානා ගොඩෙහි පහළින් තිබූ ධානා වල තෙත් බව දනුනු හෙයින් " ධානා හිමිකරුවාණෙනි ! මේ කුමක් ද?" යැයි ඇසුවේය. "තෙත් වූ ධානා ජනතාව දකින සේ ඉහළින් තබා තිබිය යුතු නොවේද ? චංචා කරන්නා මගේ සමූහයට අයත් නොවේ." යැයි නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පැවසුවේ ය. (මුස්ලිම්)

මුඃමින්වරයකු තුළ සියලු නරක ගුණාංග තිබිය හැකි ය. එහෙත් ඔහු තුළ බොරුව, වංචාව තිබිය නොහැකි ය. (අහ්මද්) අන් අය විශ්වාස කර භාර දෙන ලද උකස් භාණ්ඩ අස්ථාන ගත වීමට ආරම්භ වන දිනය උද වූ විට පරමාන්ත දිනය උදා වී ඇත, යන්න දන ගන්න. (බුහාරි)

තෘප්තියෙන් තම ස්වාමියාගේ විධානයන් ඉටු කරන විශ්වාසනීය වගකීම් දරන්නකු දන් දෙන්නකුගෙන් කෙනෙක් වේ. (බුහාරි-කිතාබුල් ඉජාරා)

ඉහත පෙන්වා දෙන ලද හදීස් සියල්ල ම විශ්වසනීය ලෙස කිුිිියා කිරීමෙහි අවශාතාව අපට ගෙනහැර දක්වයි.

වර්තමානයේ සාමානායෙන් වාාපාර, අධාාපනය, ආර්ථිකය, දේශපාලනය ආදී සෑම අංශයක ම වංචනිකත්වය ද රැවටීම ද අවිශ්වාසවන්ත බව ද විශාල වශයෙන් දක්නට ලැබේ. වාාපාර කෝතුයේ විශ්වාසනීයත්වය යන්න සිහිනයක් බවට පත් වී ඇත.

පහත අල් කුර්ආන් වැකිය මගින් වාාපාර කටයුතුවල දී සතාාවාදී ව හැසිරීමේ අවශාතාව ද එය රැක ගැනීමට නොහැකි වීමෙන් පරලොවෙහි සිදුවීමට නියමිත භයානක පුතිඵල ද පිළිබඳ පැහැදිලි කෙරේ.

"ඔබ කිරුම් මිනුම්වල දී පරිපූර්ණ වන්න. කිරුම්වල දී නිවැරදි පඩියක් තබා කිරන්න". (17:35)

කිරුම් මිනුම්වල වංචා කරනවුන් නපුරු ය. ඔවුහු මිනිසුන්ගෙන් යමක් කිරා ලබා ගන්නා විට (පුමාණයෙන්) මුළුමනින්ම ලබා ගන්නෝ ය. නමුත් ඔවුන් අනුන්ට කිරා දෙන විට නැතහොත් ඔවුන් අනුන්ට මනින විට ලබන්නන් යැයි ඔවුහු නොසිතන්නෙහු ද? මහත් දිනයකට එදින (සියලු) මිනිසුන් විශ්වාාධිපති අභිමුඛව නැගී සිට ගන්නෝ ය. (83:16)

වාහපාර කටයුතුවල දී විශ්වාසනීය ව හැසිරෙන්නන්ගේ පරමාන්ත දින තත්ත්වය පිළිබඳ නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා මෙසේ පවසා ඇත.

විශ්වාසනීය, සතාාවාදී වෙළෙන්දෙක් පරමාන්ත දින නබිවරුන් සිද්දීක්වරු (සතාාවාදීන්), ෂුහදවරු (අල්ලාහ්ගේ මාර්ගයේ මරණයට පත් වූවන්) සමග සිටින්නේ ය. (ඉබ්නු මාජාහ්)

හුදෙයිබියා ගිවිසුම සිදු වන අවස්ථාවේ දී එය සතුරත් විසින් කඩ කිරීමට පෙර විරුද්ධ වාදීන්ගේ ගුහණයෙන් මිදී බේරී ආ මිතුරකු ම, පොරොන්දු ඉෂ්ඨ කළ යුතු ය, යන එක ම හේතුව මත ඉතා අකමැත්තෙන් වු වද ඔහු ආපසු යැවූ සිද්ධිය නබි සල්ලල්ලාහු අලෛගි වසල්ලම් තුමාණන්ගේ විශ්වාසනීයත්වයට කදිම නිදසුනකි.

එක්තරා සිද්ධියක දී සොරකම් කළ තැනැත්තිය උසස් ගෝතුයක කාන්තාවක "බැවින් "ඇගේ අත් සිඳලීම තොකරන්න" යයි නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් කෙරෙහි නිර්දේශයක් ඉදිරිපත් කළ විට "සොරකම් කළ තැනැත්තිය මාගේ දියණිය වන ෆාතිමා වුව ද අත් සිඳවා දමමි." යයි ස්ථාවරව පවසා නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ තම විශ්වසනීයත්වය පෙන්නුම් කළහ.

විශ්වාසනීයත්වය නිශ්චිත අංශ කිහිපයකට පමණක් සම්බන්ධ නොවේ. ජීවිතයේ සියලු ම අංශයවල දී විශ්වසනීයත්වය රැකගත යුතුය. රැවටීම, දෝහිකම, අසාධාරණ ලෙස ධනය ඉපයීම යනාදියෙන් වැළකී සිටිය යුතු ය. කිසිවෙක් වංචා කරනු ලැබුවේ නම් ඔහු එම වංචා කළ වස්තුව ද පරමාන්ත දිනයේ දී තමා සමග ගෙන යා යුතු තත්ත්වයක් ඇති වේ, යන්න අල් කුර්ආනයේ අවවාද කර තිබීම අවධානයට ලක් කළ හැකි ය.

එම නිසා රැවටීම, කපටිකම, බොරු කීම, බාල දේ මිශු කිරීම, වහාජ දිව්රීම වැනි පාපී කිුයාවන්ගෙන් තමන් ද ඉවත් වී අන් අය ද ඉවත් කර සතාාවන්ත හා විශ්වාසවන්ත ලෙස සිටීමට පුයත්න දරිය යුතු ය.

## ඉන්දිය දමනය

ඉස්ලාම් මිනිසා තුළ වර්ධනය කළ යුතු යයි පිය කරන යහ ගුණාංග අතර ඉන්දිය දමනයෙන් සිදු වන යහපත් විපර්යාස මිනිසාගේ යහ ගුණාංග එළි දක්වීමට හේතු වේ. ඉන්දිය නිසි පරිදි දමනය කර නොගැනීමෙන් අයහපත් ලකුෂණ කෙනකු තුළ මතුවීම වැළැක්විය නොහැකි ය.

මිනිසා අසීමිත ආශා ඇත්තෙකි; බෙලහීනයෙකි; ඎණික ව හැඟීම්වලට වහල් වන්නෙකි. මෙම තත්ත්වය තුළ දී ඉන්දිය පාලනය කර තම ජීවිතය යහපත් කර ගැනීම ඔහුගේ පරම යුතුකමකි.

එම නිසා යහපත් ගුණාංගයන් ගෙන් ද, සාරධර්මයන්ගෙන් ද සපිරි යහ සමාජයක් බිහි කිරීමට හේතු වන ආරම්භයක් ලෙස ද පදනමක් ලෙස ද යහ ගුණාංග ජීවිතය තුළින් විදහා දක්වීමට උත්සාහ කරමු.

### අභාගස

- 01. ඉස්ලාමීය දක්ම අනුව යහගුණාංග යනු මොනවාදයි පැහැදිලි කරන්න.
- 02. ඉස්ලාම් අවධාරණය කරන පහත සඳහන් යහ ගුණාංග පිළිබඳ කෙටි සටහන් ලියන්න.
  - අ) දයාව / ආදරය
  - ආ) දන් දීම
  - ඇ) පරිතාහාගශිලිභාවය/ කැප කිරීම
- 03. විශ්වාසවන්ත භාවය යන යහගුණාංගය ඉස්ලාමිය සංසිද්ධියක් ඇසුරින් පැහැදිලි කරන්න.
- 04. මුස්ලිම්වරයකු තම ජිවිතයේ දි පිළිපැදිය යුතු වෙනත් යහගුණාංග පෙළක් ලැයිස්තු ගත කරන්න.
- 05. සංවේදි ඉන්දිය පාලනය කිරීම යන යහගුණාංගය පිළිබඳ ඔබට හැඟෙන්නේ කුමක්ද?
- 06. යහගුණාංග පිළිබඳ වු අල් කුර්ආන් වැකියක් හා හදීස් එකක් සඳහන් කරන්න.
- 07. ආදරය දක්වීම යන යහගුණාංගය කොටස් දෙකකට බෙදා දක්විය හැක. එම කොටස් දෙකටම උදාහරණ 03 බැගින් ලබා දෙන්න.





# ආධ**නාත්මික දියුණුව** සඳහා වූ මග පෙන්වීම



අධාහත්මය ඉස්ලාමයේ ඉතා වැදගත් කොට සැලකේ. මිනිසාට අලංකාර වූ ශරීරයක් ලැබී ඇති අතර අලංකාර වූ ආත්මයක් ද ලබී ඇත. කෙනෙක් තම සිරුර අලංකාර කර ගැනීමට ලබා දෙන්නා වූ පුමුඛත්වය ම ඔහුගේ අධාහත්මික දියුණුව උදෙසා ද ලබා දිය යුතු ය, යන්න ඉස්ලාම් පිය කරයි. එසේ ම මිනිස් ආත්මය පිළිබඳ අලංකාර උපදෙස් ලබා දී ආධාහත්මික උත්තරීතර භාවයට ලඟා වීමට මගපෙන්වීම්ද ලබා දී ඇත. ආධාහත්මික ජීවිතය මෙලොව ජීවිතයෙන් වෙන් වූ එකක් ලෙස ඉස්ලාම් අදහස් කරන්නේ නැත.

මිනිසා මූලික වශයෙන් සිරුර, ඥානය හා ආත්මය යන පුධාන කොටස්වලින් යුක්ත වන්නේ ය. මේ අතර ආත්මයක් නොමැති සිරුර හෝ සිරුරක් නොමැති ආත්මය වැදගත් කොට සලකන්නේ නැත. "අල්ලාහ් අලංකාර ය; ඔහු අලංකාරය ම පුිය කරයි" (මුස්ලිම්) යන හදීසය මගින් සිරුර හා සිත සම තත්ත්වයක තැබීමේ අවශානාව අවධාරණය කරයි. ලස්සන සිරුරක් හා අවලස්සන ආත්මයක් ද නැතහොත් ලස්සන ආත්මයක් හා අවලස්සන සිරුරක් පවතින තත්ත්වයක් ද ඉස්ලාම් පුිය නොකරයි.



වර්තමාන ලෝකයේ සිරුර හා ආත්මය අතර පැවතිය යුතු සමබරතාවය පෙර කිසි කාලයක නොමැති ආකාරයට අඩු වී ගෙන යන්නේ ය. අධාාත්මික අවශාතාව ඉවත දමා ශාරීරික අවශාතාව පමණක් හේතුකොට ගත් මිනිසාගේ අවශාතා සීමා වී ඇත. එම නිසා වර්තමාන මිනිසා හිස් වාණිජ ජීවියකු බවට පත් වී ඇත. සමාජිය හැඟීම, නීතිය, අවංකබව, සාධාරණය, විශ්වාසය, සතා අාදී මානුෂික සාරධර්ම සහමුලින් ම විනාශ වන භයානක තත්ත්වයක් කරා නවීන සහසු සමාජය ගමන් කරමින් සිටියි. මෙම තත්ත්වය ඉස්ලාමීය විද්වත්හු "ආධාාත්මික දිළිඳු බව" යැයි සඳහන් කරති.

මෙම අධාහත්මික දිළිඳු බවින් මිනිසා ආරක්ෂාව ලැබිය යුතු නම් ඔහු සිත පතුලෙන් ම ලෝකෝත්තර ලක්ෂණ වර්ධනය කර ගත යුතු ය. ලොව සියලු ආගම් මේ කෙරෙහි අවධානය යොමු කරයි.

ඉස්ලාමීය දශිනය ට අනුව එක් මුස්ලිම්බැතිමතකු තම ආධාාත්මික දියුණුව සඳහා අල් කුර්ආන් හා සුන්නාහ්හි මඟ පෙන්වීම අනුගමනය කළ යුතු ය. "මෙලොව-පරලොව, සිරුර ආත්මය යන වෙනස්කම් නොමැති ව ඒ දෙක එක් කර යහපත් ජීවිතයක් ලබාගැනීම තුළින් දෙලොවෙහි ම ඵල ලබා ගත හැකි ය" යන්න ඉස්ලාමයේ උපදේශය වේ. මෙම මග පෙන්වීමට විරුද්ධ විධිකුම මගින් ආත්මීය පාරිශුද්ධත්වය සෙවීමට උත්සාහ කිරීමෙන් ආධාාත්මික අංශයට හානි ඇති විය හැකි ය.

ආධාාත්මික කෙෂ්තුයේ දියුණුව සඳහා ඉස්ලාම් පෙන්වන මග පෙන්වීම් මෙසේ ය.

#### 1.ඉහ්ලාස්

්ඉන්ලාස්' යන වචනයෙන් පිරිසිදු චේතනාව, නිකැළැල් සිතුවිලි යන අර්ථය ගෙන දේ.

මුස්ලිම් බැතිමතකු විසින් සිදු කරන යහ කුියා අල්ලාහ්ගෙන් අනුමත වීමට 'ඉහ්ලාස්' මූලික කොන්දේසියක් ලෙස සැලකේ. ගැත්තකු කුමන කිියාවක් කරන්නේ ද, එය අල්ලාහ් වෙනුවෙන් ම යන අධිෂ්ඨානයෙන් කිරීම ඉහ්ලාස් වේ. තම දෙවියන් පරලොව දී මුණ ගැසීම අරමුණ කර ගත් තැනැත්තා යහ කිියා කරත්වා! එසේ ම කිසිවක් සම නොකර සිටිත්වා! (19:110) යනුවෙන් අල්ලාහු තආලා අල් කුර්ආනයේ පවසා ඇත.

යම් කියාවක් වෙනත් කෙනෙකු හෝ දෙයක් සමග අල්ලාහ් සමාන කිරීමක් කරයි නම් එය ආදේශ කිරීමක් බවට පත් වේ. වැරදි කියාවක් ලෙසට ද පත් වේ. නිදසුනක් ලෙස වහාජ සිතැඟි අරමුණු කරගෙන කියා කරන්නේ නම් 'ආදේශ කිරීමක්' බවට පත් වේ. ඉතා සුළු වශයෙන් හෝ වහාජ සිතැඟි තිබීම ආදේශ කිරීමක් (ෂිර්ක්) ය යි නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසූහ. ධනය, බලය, තනතුර, පුශංසාව, ලෞකික ලාභ, ආදියෙහි විශ්වාසය තබා එය අරමුණු කර ගනිමින් කියා කරන විට, එම කියා පාරිශුද්ධ නොවන අතර ඉස්ලාමීය දශීනයට අනුව එය වරදක් බවට පත් වේ. පරිශුද්ධ නොවන කියා සඳහා අල්ලාහ්ගෙන් කිසිදු වටිනාකමක් ලැබෙන්නේ නැත.

"කුියා සියල්ල චේතනාව පදනම් කර ගනිමින් සිදු වේ." යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් පවසුහ. (බුහාරි, මුස්ලිම්)

මෙම හදීසය මිනිසාගේ එක් එක් කිුයාවට පිරිසිදු චේතනාව අවශා බව ගෙන හැර දක්වයි. කෙනකුගේ චේතනාව මූලික කර ගනිමින් ම ඔහුගේ "අමල්" වලට අල්ලාහ් පරලොව දී පුතිඵල ලබා දෙන්නේ ය. නියත වශයෙන් අල්ලාහ් ඔබගේ පෙනුම හෝ ඔබගේ වස්තුව දෙස බලන්නේ නැත. ඔබගේ සිත හා ඔබගේ කිුයා දෙස පමණක් බලන්නේ ය." යැයි නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසූහ. (මුස්ලිම්)

පරලොව දී විනිශ්චය දෙනු ලබන දිනයේ තම ජීවිතය පරිතෲග කළ එක් පුද්ගලයකු අල්ලාහ් වෙත කැඳවාගෙන එනු ලැබේ. එවිට අල්ලාහ් ඔහුට, ඔහු වෙනුවෙන් ලබා දුන් දයාව හා කරුණාව ගෙන හැර දක්වයි. ඔහු ද එය පිළිගනී. පසු ව "ඔබ මා වෙනුවෙන් කුමක් කරනු ලැබුවේ" දයි අල්ලාහ් විමසන්නේ ය. "මම ඔබ වෙනුවෙන් යුද්ධ කළෙමි. එම නිසා මරුමුවට පත් වූයෙමි." යැයි ඔහු පවසයි. එවිට අල්ලාහ් "ඔබ පවසන්නේ මුසාවකි. ඔබ වීරයකු යයි පුශංසා ලැබීම පිණිස යුද්ධ කළ කෙනෙකි." යයි පවසන්නේ ය. පසු ව (මලක්වරුන් අමතා) "මෙම මිනිසා මුනින් අතට තබා නිරයට තල්ලු කරන්න" යැයි අණ කරන්නේ ය" යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ පැවසූහ. (මුස්ලිම්)

මෙම හදීසය මගින් පිරිසිදු චේතනාව කොපමණ වැදගත් වන්නේ ද යන්න වටහා ගත හැකි ය. අල්ලාහ්ට භක්තියෙන් කළ හැකි කැපකිරීම් කොපමණ ද?, එම කැපකිරීම, එනම් පුාණය අල්ලාහ්ගේ මාර්ගයේ අහිමි කර ගත්තේ ය. මෙය කිසිවකුට පුතිකෙෂ්ප කළ නොහැකි ය. එපමණ පහසුවෙන් කිසිවකුට කළ නොහැකි කැප කිරීමක සිදු කළ ද ඔහුගේ චේතනාව අයහපත් බැවින් ඔහුට නිරයට යාමට සිදු වූ බව මෙම නබි වදන් පෙන්වා දෙයි.

වර්තමානයේ බොහෝ මිනිසුන් අල්ලාහ් වෙනුවෙන් කළ යුතු යහ කිුයා (අමල්) කීර්තිය, පුශංසා, ධනය ආදී දේ වෙනුවෙන් කරනු දක්නට ලැබීම ඉතා කණගාටුදායක තත්ත්වයකි. ඔවුහු මේ පිළිබඳව කිසි දු තැකීමක් නොමැති ව සරල ව සිදු කරති. මොවුන් පිළිබඳ මැවුම් කරන අල්ලාහ් අල් කුර්ආනයේ මෙලෙස සඳහන් කරන්නේ ය.

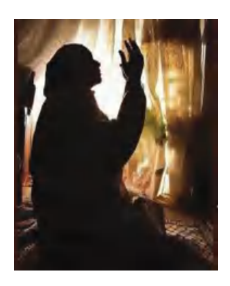
කවරෙක් මෙලොව ජීවිතය ද එහි අලංකාරය ද බලාපොරොත්තු වන්නේ නම් එහි (මෙලොව) දී අපි ඔවුන්ගේ කිුයාවන්ට එල විපාකය ඔවුනට සම්පූර්ණයෙන් ම දෙන්නෙමු. තව ද එහි දී ඔවුනට (ඔවුන්ගේ එල විපාකයෙන්) කිසිවක් අඩු කරනු නොලැබේ. ඔවුනට පරලොව දී අපා ගින්න හැර (වෙන කිසිවක්) නැත. ඔවුන් කරමින් සිටි දෑ නිරර්ථක ය. තව ද, එවුන් එහි දී කළ දෑ නිෂ්ඵල ය. (11:15,16)

එබැවින් අපගේ කිුයා පිරිසිදු චේතනාවෙන් කළ යුතු ය. අන් අයට පෙන්වීමට හෝ පුශංසා ලැබීමට හෝ කිුියා කරනු ලැබුවේ නම් පරලොව දී අපට පසුතැවීමට සිදු වේ.

#### 2. නව්බා

සිතෙහි ඇති පාපි කුියා ඉවත් කර ගැනීමට හොඳ ම කුියාවලිය තව්බා වේ. එනම් පාපී කුියාවන්ගෙන් වැළකී දෙවියන් වෙත මුළුමනින් ම සමීප වීම ය. තව්බා යන්නෙහි වචනාර්ථය ආපසු ඒම, හැරීම වේ.

ඉස්ලාමීය වාවහාරයේ මිනිසකු රහසිගත ව හෝ පුසිද්ධියේ අල්ලාහ් පිළිකුල් කරන දෙයින් වැළකී ඔහු පුිය කරන දේ වෙත හැරීම යන්න මෙයින් අදහස් වේ.



තව්බා යනු මිනිසා සමානායෙන් ගත කරන එක්තරා ජීවන රටාවකින්, අලුත් ජීවන රටාවක් කරා ගමන් කිරීම යැයි සඳහන් කළ හැකි ය. මෙම වෙනස ඇති වීමට නම් හිස් වචන කිහිපයක් වාචිකව පුකාශ කිරීම පුමාණවත් නොවේ. මෙම වෙනස ඔහුගේ දනුමෙන් හැඟීමෙන් පමණක් නොව කිුයාවෙන් ද සිදු විය යුතු ය.

මෙම වෙනස ඔහුගේ අරමුණු ද කිුයා ද ගුණාංග ද පූර්ණ වශයෙන් වෙනස්වීමකට භාජන කළ යුතු ය. මෙලෙස සැබෑ වෙනසක් ඇති වන්නේ නම් පමනක් එය සැබෑ තව්බාවක් ලෙස සැලකේ.

මිනිසා යහපත හා අයහපත අතර සුපරික්ෂාකාරී ජීවිතයක් ගත කළ යුතු ය. මෙම තත්ත්වය යටතේ යහපත හෝ අයහපත හෝ ඔහුගෙන් සිදු විය හැකි ය. මෙලෙස සිදු විය හැකි අයහපත් දේ සඳහා පිළියමක් ලෙස තව්බාව හඳුන්වා දී ඇත.

කෙනෙක් තව කෙනකු සාතනය කළ තත්ත්වයක දී දෙදෙනා ම ස්වර්ගයට ඇතුළු වනු දක අල්ලාහ් සිනාසෙන්නේ ය. එක් අයෙක් අල්ලාහ්ගේ මාර්ගයේ සටන් කර එහි දී සාතනයට ලක් වූ කෙනෙකි. අනෙකා ඔහුව සාතනය කර (තව්බා කර අල්ලාහ් දෙසට හැරුණේ ය) අල්ලාහ් ඔහුගේ තව්බාව පිළිගන්නේ ය. ඔහු අල්ලාහ්ට යටත් වන්නේ ය. පසුව අල්ලාහ්ගේ මාර්ගයේ ඔහු ද ෂහීද් වන්නේ ය. (මොහු තව්බා කර යහපත් කෙනකු වී ෂහීද් වූ හෙයින් ඔහුට ස්වර්ගය හිමි වේ. (බුහාරි,මුස්ලිම්) යන නබ් සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාණන්ගේ වැකිය මෙය සනාථ කරන්නේ ය.

මෙලෙස මිනිසුන් වරදෙහි නිරත වන්නට ඔවුන්ගේ නොදැනුවත්කම, පාලනය කළ නොහැකි මනෝ ආශාවන් පමණක් නොව පාරිසරික බලපෑම් ද හේතු වේ.

පාපයෙහි තිරත වන මිතිසා ඔහුගේ පාපයන්ගෙන් මිදී අල්ලාහ් වෙත හැරෙන්නේ නම් ඔහු මෙලොව හා පරලොව විවිධාකාර වූ පුතිඵල ලබා ගනියි. මිනිසෙක් තව්බා කර ආපසු හැරීමෙන් අල්ලාහ්ට කීකරු වීම යන උසස් ගුණය හිමි කර ගනියි. තව්බා කිරීම දෙලොව ජයගුහණය හිමි කර ගැනීම සඳහා මග පෙන්වන කුමයකි.

තව්බා මගින් දේව සමීපතාව හිමි වේ. නිරයෙන් මිදී ස්වර්ගයට යාමට හැකි වේ. ඔහුගේ අකුසල කර්ම කුසල් බවට පරිවර්තනය වේ. මෙලොව සෞභාගාවත් ජිවිතයක් හිමි වේ.

එමනිසා මිනිසකු තමා කළා වූ පාපයෙන් මිදී ආනිසංස ලබා ගත යුතු නම් අල්ලාහ් හා ඔහුගේ ධර්ම දූත මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් පෙන්වූ ආකාරයට තව්බා කළ යුතු ය. මෙලෙස තව්බාව සඳහා කොන්දේසි හතරක් දක්නට ලැබේ.

- 1. අල්ලාහ් වෙතය යන පිරිසිදු චේතනාවෙන් තව්බා කිරීම
- 2. තමා කළ පාප අතහැර එයින් සහමුලින් ම ඉවත් වීම.
- 3. "තමා කළ ඒ පාපය අවබෝධ කර ඒ වෙනුවෙන් පසුතැවිලි වීම.
- 4. කරන ලද පාපය මිනිසා හා සම්බන්ධ වන්නේ නම් ඔහුගෙන් සමාව ඉල්ලමින් අල්ලාහ් ට සමීප වීම

මෙම කොන්දේසි සම්පූර්ණ වූ විට පමණක් අපගේ තව්බා පරිපූර්ණ වේ. මිනිසා දෙවියන් වෙනුවෙන් තම සිත පරිශුද්ධ කර ගෙන තමා කරන ලද පාප පිළිබඳ ව සිතා පසුතැවිලි වී එම පාපයන්ගෙන් තමා සම්පූර්ණයෙන් ම මිදී යහපත් කටයුතු කෙරෙහි ශීසුයෙන් යොමු විය යුතු ය.

තම පහත් හැගීම් වලට පුති විරුද්ධ ව තම කුියාවල නිරත වී අල්ලාහ්ට සම්පූර්ණයෙන් භාර කර පුර්ථනා කළ විට එය අල්ලාහ් පිළිගත් පුාර්ථනා බවට පත් වේ.

මෙලෙස මිනිසා තව්බා කර දෙවියන් වෙත හැරුණේ නම් ඔහුගේ තත්ත්වය පෙරට වඩා යහපත් වේ. සුළු පවක් පිළිබඳ සිතන විට පවා ඔහු තුළ අල්ලාහ්ගේ බියක් හටගනියි.

අල්ලාන් ඉදිරියේ යටහත් පහත් වූවකු සේ සිටියි. අහංකාර බව ඔහුගෙන් ඉවත් චේ. එසේ ම ඔහුගේ අවයව අල්ලාන් වැළැක් වූ දෙයින් මිදී ඉතා සුරුෂිත ව පවතියි. අපගේ මරණය කෙදිනක සිදු වේ ද යන්න දන්නේ අල්ලාන් පමණි. අපගේ ජීවිතයේ සෑම මොහොතක ම අප අල්ලාන් මුණ ගැසීමට සූදානමින් සිටිය යුතු ය. තව්බා අයැද සිටීම පසුවට කල් දැමීම නොකළ යුතු ය. තව්බා කල් දැමීම ද, ඒ පිළිබඳ ව නොසැලකිලිමත් ව සිටීම ද ෂෙයිතාන්ගේ උවදුරකි.

'තව්බා' වෙනුවෙන් වෙන් වූ කාල සීමාවක් නොමැත. වාර්ශික ව අපට හමු වන රමළාත් මාසය පමණක් ම තව්බාව සඳහා චෙන් කර නොමැත. තව්බාව ඕනෑ ම කාලයක කළ හැකි ය. රමළානය ද ගිලිහී යාමට නොදී මේ සඳහා භාවිතයට ගනිමු.

පාපයන්ගෙන් මිදී මනෝ ඉච්ඡාවෙන් ද මිදී අල්ලාහ් වෙතට නැවත හැරෙමු. දහවල් කාලයේ පාපයක යෙදුණු කෙනෙකුව කමා කිරීමට රාතී කාලයේ ද රාතී කාලයේ පාපයක යෙදුණු කෙනකු කමා කිරීමට දහවල් කාලයේ ද අල්ලාහ් මග බලාගෙන සිටින්නේ ය. අල්ලාහ්ගේ රහ්මතය ද පව්කමාව ද සොයා අපි ද ඒ වෙතට යමු.

#### 4. වරඋ

මෙහි අදහස "පිළිවෙත් සුරැකීම" නම් වේ. ඉස්ලාම් පවසන උසස් ගුණයක් ලෙස පිළිවෙත් සුරැකීම යන්න මූලික වශයෙන් "සැක සහිත දේ අතහරින්න; සැක රහිත දේ පිළිපදින්න" (අහ්මද්, තිර්මිදි, නසාඊ) යැයි හදීස්හි සඳහන් වේ. ඉස්ලාමයේ සැකයට මග පාදන දේ වළක්වා ගැනීමේ අවශාතාව පෙන්වා දෙයි. මෙම අදහස පහත හදීසය මගින් මෙසේ තහවුරු වේ.

වරක් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ මිනිසකු දෙස බලා "ඔබට සැක සහිත දේ අතහරින්න. සැකයක් ඇති නොවන දේ පිළිපදින්න" යැයි පැවසූහ. එයට එම මිනිසා එය හඳුනා ගන්නේ කෙසේ දයි විමසුවේ ය. එයට නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ ඔබ යම් දෙයක් කිරීමට පැතුවේ නම් ඔබගේ හදවතෙහි අත තබා බලන්න; නිශ්චය වශයෙන් ඔබගේ හදවත හරාම් වූ දේ ඉදිරියෙහි කලබල වෙයි; හලාල් වූ දේ ඉදිරියෙහි තෘප්තිමත් වේ; තවද "පිළිවෙත් සුරැකීම" සහිත මුස්ලිම් බැතිමතා මහා පාපකර්මයකට බිය වී සුළු පාපයන් පවා සැම විටම අතහරින්නකු ව සිටියි, යනුවෙන් පිළිතුරු දූන්හ. (තබරානි)

මෙම හදීසය පිළිවෙත් සුරැකීම සඳහා වූ සීමාව පැහැදිලි කරයි.

"පාපයක් සිදු වේ දෝ යන බියෙන්, වරදක් නොවන දේ ද සිදු නොකර සිටින (පිළිවෙත් සුරැකීම) ස්වභාවය (රැකීම) ඇති නොවන තුරු එක් ගැන්තකුට "මුත්තකී" වීමට නුපුළුවන. (තිර්මිදි)

පිළිවෙත් සුරැකීම යන ස්වභාවය කෙනකුගේ සිතින් ද, වචනයෙන් ද කිුයාවෙන් ද ඇති විය යුතු ය. සිතෙහි ඇති වන සුළු සුළු සිතුවිල්ලක් වුව ද අල්ලාහ් කෙරෙහි වූ සිතුවිල්ලකට පත් කර ගැනීම සිතින් පිළිවෙත් සුරැකීම යැයි පැවසිය හැකි ය. වචනයෙන් පිළිවෙත් සුරැකීම යන්න, සියලු අනවශා කතාවලින් දිව ආරක්ෂා කර ගැනීම ය. කිුයාවෙන් පිළිවෙත් සුරැකීම යන කිුයාව චලනය, ඇඳුම, භාවිතය ආදී සියලු අංග හලාල් ලෙස සිදු කිරීම ය.

"අබු හුරෙරා! ඔබ පිළිවෙත් සුරකින්නකු වී සිටින්න. එවිට ඔබ මහා නැමදුම්කරන්නකු ව සිටියි. (තිර්මිදි) යන හදීසය මගින් පිළිවෙත් සුරැකීම යන මෙම ගුණය කෙනකුගේ සියලු කියාදාම පිළිවෙළකට සකස් කරයි, යන්න ගෙන හැර දක්වයි. තව ද මෙම ස්වභාවය ඉස්ලාම් බැතිමතකු 'මුත්තකී' ලෙසට වෙනස් කරයි. මෙම ස්වභාවයේ වැදගත්කම පිළිබඳ පැහැදුණු සහාබිවරු පිළිවෙත් සුරැකීම යන ගුණය රඳවා ගැනීමට කොතෙක් දුරට පුයත්න දරුවේ ද යයි පවසන්නේ නම් හරාම් වන දෙයක් සිදු වේ දෝ යන බිය හේතුවෙන් හලාල් කටයුතු හැත්තෑවකින් වැළකෙන්නන් ලෙස ද සිටියහ. අපි ද "පිළිවෙත් සුරැකීම" යන ගුණය රැක ගනිමු.

#### 4. Zසුහුද්

අාධාාත්මික දියුණුව උදෙසා ඉස්ලාම් මගපෙන්වන දේ අතරින් Zසුහුද් යනුවෙන් හඳුන්වන ඇල්මක් නොමැති මෙලොව ජීවන කුමය ද එකකි. ඇල්මක් නොමැති මෙලොව ජීවිතය යනු, පරලොව ජීවිතය සමග සංසන්දනය කරන විට නොවටිනා දෙයක් ලෙස අදහස් කෙරෙයි.

'දාරුල් ෆනා' යනුවෙන් හඳුන්වා විනාශ වනසුලු මෙලොව ජීවිතය මායාවෙන් වශී වී 'දාරුල් බකා' යන නිමක් නොමැති පරලොව ජීවිතය අමතක නොකර සිටීමට නම් එක් එක් පුද්ගලයා තුළ මෙලොව ජීවිතය පිළිබඳ ව ඇල්මක් නොමැති වීම අවශා ය. මෙම අදහස නුඹලාගේ කවරකු කිුියාවෙන් ඉතා හොඳ දැයි නුඹලා පිරික්සනු පිණිස මරණයත් ජීවිතයත් ඔහු නිර්මාණය කළේ ය. තව ද ඔහු අතිබල සම්පන්න ය, ඎමාශීලී ය, (67:2) යන අල් කුර්ආන් වාකාය මේ බව මනාව පෙන්නුම් කරයි.

මෙලොව ජීවිතයේ ආඩම්බරය හා විනෝදය මගින් අල්ලාහ් කෙරෙහි වු සිතුවිල්ල අමතක කර මෙලොව දී ම නින්දාව හා විනාශය ඇති කරවන නිසා ඒ පිළිබඳ අල්ලාහ් අපට අවවාද කරයි.

(මිනිසුනි!) නුඹලා දැන ගන්න. මෙලොව ජීවිතය යනු පුහු කෙළි දෙළකි; (පුහු) විනෝදයකි; (පුහු) අලංකාරයකි; නුඹලා එකිනෙකා අතර ඇති වන පුහු ආඩම්බරය ද වස්තුවත්, පරපුරත් වර්ධනය කළ යුතු ය යන පුහු හැඟීමද වේ. එකිනෙකා අතර පුරසාරම් දෙඩවීමකි. මෙලොව ජීවිතය මායා සුඛෝපභෝගයක් මිස නැතැයි දැන ගනු. (57:20)

විශ්වාසවන්තයිනි! අල්ලාහ් නුඹලාට හලාල් (අනුමත) කළ පිවිතුරු දේ නුඹලා තහනම් නොකරගනු. තව ද සීමාව නොඉක්මවනු. නියත වශයෙන් ම අල්ලාහ් ඉක්මවන්නන් පිය නොකරයි. (5:87)

මෙලොව අල්ලාහ්ට යටහත් වීම සඳහා මවන ලද මිනිසා, මෙලොව භුක්ති විඳීම තම එක ම අරමුණ නොකරගත යුතු ය. මෙලොව සම්පත් සොයා ගැනීමේ ආශාව පරලොවට අවශා දේ සොයා ගැනීම අතහැර එයින් කෙනෙකුව නොහැරවිය යුතු ය. පුශංසාව පදවිතානාන්තර ආදිය ලබා ගත යුතු ය යන ආශාව, අල්ලාහ් හට පුශංසා කිරීම ද ස්වර්ගයේ පදවිය ලබා ගැනීම ද අතහැර ඔහු නොහැරවිය, යුතු ය. මෙලොව යම් අවස්ථාවක් අහිමි වන විට ඇති වන සංවේගය පරලොව යම් අවස්ථාවක් අහිමි වන විට ඇති වන සංවේගයට වඩා අධික නොවිය යුතු ය. තමා දුක් මහන්සි වී උපයාගත් ධනය අල්ලාහ්ගේ මාර්ගයේ වැය කිරීමට කිසිවිටෙක පසුබට නොවිය යුතු ය. "මෙලොව ජීවිතය නුඹලා රවටවා නොගත යුතු ය" (31:33) යන අල් කුර්ආන් වැකිය ද වරක් නබිතුමාගේ මිතුයෙක් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් වෙතට පැමිණ, අල්ලාහ්ගේ ධර්ම දූතයාණනි! "අල්ලාහ් හා මිනිසුන් මා කෙරෙහි පුිය වීමට මා කුමන කියාවක් කළ යුතු දැයි මට කියා දෙන්න" යැයි විචාළේය. එයට නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ "මෙලොව ජීවිතයට ඇල්මක් නොමැති වූවකු ලෙස සිටින්න. අල්ලාහ් ඔබව පිුය කරයි. මිනිසා අතර ඇති දෙයින් මිදී අවශාතා නොමැත්තෙකු ව සිටින්න, මිනිසා ඔබව පිුය කරයි". (සුනන් ඉබිනු මාජාහ්) යැයි පැවසූහ. ඉහත සඳහන් වැකිය මෙලොව ඇල්මක් නොමැති ව ජීවත්වීම පිළිබඳ ඉස්ලාමීය තත්ත්වය පැහැදිලි කරන්නේ ය.

මෙලොව ඇල්මක් නොමැති ව ජිවත්වීම යනු, මෙලොව ජිවිතය ම අතහැර එහි ආශ්වාදයන් සහමුලින් ඉවත් කර දැමීම නොවේ. එසේ ම මෙලොව ජිවිතයේ දී වුවමනාවෙන් ම කරදර පිරි, රළු ජිවිතයක් ගත කිරීමත් නොවේ. මෙලෙස ජිවත් වීම ඉස්ලාම් "රහ්බානියියා" යන පැවිදි තත්ත්වයට ගෙන යනු ලබයි යන්නෙන් අවවාද කර එය තහනම් කර ඇත.

#### අභාගස

- 1. ආධාාත්මික දියුණුව යනු කුමක් ද?
- 2. "පිළිවෙත් සුරැකීම" යන අදහස දෙන අරාබි වචනය කුමක් ද? එය ලුහුඬින් පැහැදිලි කරන්න.
- 3. "Zසුහුද්" යනු කුමක් ද? එය "රහ්බානියා" නම් තත්ත්වයෙන් වෙනස් වන්නේ කෙසේ ද?
- 4. "තව්බා" පිළිගැනීම සඳහා වූ කොන්දේසි මොනවා ද?
- 5. "ඉහ්ලාස්" තත්ත්වය මතු කර දක්වන සිද්ධියක් ගෙනහැර දක්වන්න.





## වහී හි වැදගත්කම



හාරිස්:- අස්සලාමු අලයිකුම් පඬිතුමනි. ඔබ සමග කතා කිරීමට සුළු මොහොතකට අවසර දිය හැකි ද?

පඬිවරයා:- වඅලෛකුමුස්සලාම් වරහ්මතුල්ලාහි වබරකාතුහු. ඇයි එහෙම අසන්නේ. ඇති පමණ කතා කළ හැකි යි.

හාරිස්:- වහි පිළිබඳ ව විමසා දැන ගෙන එන ලෙස අපේ ගුරුතුමා පැවසුවා. ඒ පිළිබඳ ව දන ගැනීමට පැමිණියෙමි.

පඬිවරයා:- හොඳයි. අසුන් ගන්න. ඔබගේ ගැටලු විමසන්න.

හාරිස්:- ඥානය, ඉණ්ඨය ඥානය හා විචඤණ ඥානය වශයෙන් කොටස් දෙකකට බෙදා දක්වයි. ඒ දෙක අතරින් වහි කුමන කොටසට අයත් වේ ද?

පඬිවරයා:- ඉන්දීය ඥානයට මෙන්ම විචක්ෂණ ඥානයට ඉහළින් වූ ඥානය වහී ලෙස හැඳින්වේ. ඉන්දීය ඥනය හා විචක්ෂණ ඥනය මිනිසා තුළ පෝෂණය වී මිනිසාගේ වර්ධනයත් සමග එය ද මුවහත් වේ. එහෙත් වහී එසේ නොවේ. ඇත්තෙන් ම එය මුලින් කී වර්ග දෙකෙහි ඇති ඥානය සම්බන්ධ කර මිනිසාට සතායේ මග පෙන්නුම් කරයි.

හිෂාම:- එය ටිකක් විස්තරාත්මක ව කිව හැකි ද?

පඬිවරයා:- සියලු ම ජීවිත්ට ඉන්දීයයන් පදනම් කොටගත්, ඒවායෙහි අවශාතාවට අනුව සීමා කරන ලද ඥානයක් ලබා දී ඇත. මිනිසා මෙම ඉන්දීය ඥානය සමග සිතුවිලි පදනම් කර ගනිමිත් විචක්ෂණ ඥානය ලබා ගෙන ඇත. විචක්ෂණ ඥානය ඇති මිනිසාට සෘජු මාර්ගය තෝරා ගැනීම සඳහා උදව්වක් ලෙස වහී මගින් දනුම ලබා දෙනු ඇත. මෙය එක් එක් මිනිසාට තනි තනි ව ලබා දී නොමැත. ඒ වෙනුවට මිනිසුන් අතරින් තෝරා පත් කර ගන්නා ලද නබිවරුත්ට ලබා දී ඔවුන් එය ගෙන හැර දක්ම මගින් අත් මිනිසුන් වෙතට එය ලැබී ඇත.

- හිෂාම්:- වහී යන පදයේ අර්ථය පැහැදිලි කළ හැකි ද?
- පඬිවරයා:- භාෂාමය වශයෙන් වහී යන පදය සංඥාව, පිබිදීම, සිතෙහි ඇතිවීම, පණිවිඩ පැවසීම, රහසිගත කථනය යන අදහස් ගෙන දෙයි. අල් කුර්ආනයේ වහී යන පදයට අර්ථ රැසක් භාවිත කර ඇත. අන් අයට නොදුනෙන පරිදිත් ගුාහකයාට පමණක් ගුහණය වන පරිදිත් පුවතක් ඉතා චේගයෙන් හා ඉතා රහසිගත ව හුවමාරු කිරීම යනුවෙන් ද, අන් අයට නොදුනෙන ආකාරයට ඉතා රහසිගත ව හා ඉතා චේගයෙන් අල්ලාහ් තආලා මගින් ඔහුගේ ධර්ම දූතයාට පහළ කරන ලද අල්ලාහ්ගේ කථනය යනුවෙන් ද හඳුන්වනු ලැබේ.
- හිෂාම්:- වහී මත්ලුව් යනුවෙන් ද, වහී ගෛරු මත්ලුව් යනුවෙන් ද වහී වර්ග දෙකක් ඇති බව පවසනවා නේද? ඒ පිළිබඳව පවසන්න පුළුවන් ද?
- පඬිවරයා:- වහී මත්ලුව් යනු අල්ලාහ් ජිබිරීල් අලෛහිස්සලාම් මගින් රසූල්වරුන්ට පාරායනය කර පෙන් වූ වහී වේ. රසූල්වරු එය එලෙස ම ජනතාවට පාරායනය කර පෙන්වති. මිනිසා එය තම අවශාතාව අනුව වාචික ව ද ලිඛිත ව ද අාරක්ෂා කර ගත්තේ ය. මේ සඳහා උසස් ම නිදසුන අල් කුර්ආනය වේ. නබී සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන්ට පාරායනය කර පෙන්වන ලද මෙය වනපොත් කුමයෙන් ද පැවත ආ අතර ලේඛන කුමයෙන් ද වර්තමානය දක්වා එයාකාරයෙන් ම ආරක්ෂා වී ඇත. මෙය අල් කුර්ආනයට පමණක් ලබා දී ඇති විශේෂත්වයකි.
- හාමිද් :- වහි ගෛරු මත්ලුව් යනු කුමක් ද?
- පඬිවරයා:- මෙහි අදහස පාරායනය කර නොපෙන් වූ වහී යන්න ය. මෙය විවිධ ආකාරයෙන් දේව ධර්ම දූතයන්හට හිමි වුණි.
- හාමිද් :- මෙයට නිදසුන් කිහිපයක් පෙන්නුම් කළ හැකි ද?
- පඬිවරයා:- ඉබාහිම් අලෛහිස්සලාම් තුමා තම පුත් ඉස්මායිල් අලෛහිස්සලාම් තුමාව කුර්බාන් කරන ලෙස සිහිනයක් දුටුවේ යැයි සූරතුස් සාෆ්ෆාත් හි 102 වැකියෙහි සඳහන් නොවේ ද? එවැනි සතා සිහින මෙහි අන්තර්ගත වේ. එසේ ම මූසා අලෛහිස්සලාම් තුමා තුර්සිනා කන්ද අසලින් යන විට හඬක් නොඇසුණේ ද? අල්ලාහ් එතුමා සමග සංවාදයේ යෙදුණේ ය. zසකරියියා අලෛහිස්සලාම් තුමා තම සමාජයට සංඥා මහින් අල්ලාහ් නැමදීමට ද, පුශංසා කිරීමට ද ඉගැන්වූයේ ය. යනුවෙන් අල් කුර්ආනයේ සඳහන් වේ. මෙය ද එයට අයත් වේ. මෙලෙස ම මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන්ගේ හදීසයන් ද වහි ගෙරු මත්ලූව් යනුවෙන් හඳුන්වනු ලැබේ.

හුදෙයිෆා :- වහී හි වැදගත්කම පිළිබඳ ටිකක් විස්තර කළ හැකි ද?

පඬිවරයා:- මෙතෙක් පැවසූ කරුණු මගින් මිනිසාට සෘජු මග ලැබීමට නම් වහී හි ඥානය අවශා බව ඔබට අවබෝධ වී ඇත. ඒ හැර වෙනත් හේතූන් ද ඉදිරිපත් කළ හැකි ය. අල්ලාහ් මිනිසා පරීඤා කිරීම සඳහා මනෝ ඉච්ඡාව යන පොළඹවීම ඔහුට ලබා දී ඇත. මනෝ ඉච්ඡාව මිනිසාගේ විචක්ෂණ ඥානයට අදාළ හොඳ හා නරක පිළිබඳ සිතීමට නොදී ලෝක ආස්වාදය වෙතට ඔහුව ඇද ගැනීමට උත්සාහ කරයි. මෙම අවස්ථාවේ දී වහී දනුම මිනිසාට හොඳනරක, හරිවැරදි පිළිබඳ අවබෝධය ලබා දෙයි. එය විශ්වාස කර ජිවත් වන මිනිසා කුමයෙන් මනෝ ඉච්ඡාව පාලනය කර ගනියි.

තව ද විශ්වය තුළ විවිධාකාර වූ මැවීම් දක්නට ලැබේ. එයින් බොහොමයක් මිනිසාගේ ඉනිසියයන්ට ගෝචර නොවේ. මක්නිසා ද යත් මිනිසාගේ ඉනිසියයන් වල සංවේදී බව සීමා කර ඇත. සමහර ජිවීන් මිනිසාට වඩා අධික ඉනිස ඥනයකින් යුක්තය. විදහාඥයන්ගේ පුකාශ මෙයට කදිම නිදසුන් ය. මිනිසාගේ ඉන්දියයන්ට ගෝචර නොවන විවිධ සතහයන් වහී මගින් පැහැදිලි කෙරේ. එහෙත් බොහෝ දෙනෙක් ඉනිස ඥානය ගැන පමණක් විශ්වාසය තබා වහී මගින් පවසන සතහය පුතික්ෂේප කරති. මෙම තත්ත්වය අස්ථිර ය. මෙවැනි මිනිසුන් තම ඉනිසියයන්ගෙන් වටහා නොගත් බැවින්, පෘථිවිය පැතලිය යැයි විශ්වාසය කර එය ගෝලාකාරය යැයි පැවසූ විදහාඥයන් ඝාතනය කිරීමට ද උත්සාහ දුරුහ.

පෘථිවියේ අල්ලාහ්ගේ නියෝජිතයා ලෙස මිනිසා අල්ලාහ්ට හා ඔහුගේ මැවීම් අතර ඇති සම්බන්ධතාව දැන ගැනීමට වහි පමණක් මග පෙන්වීම ලෙස පවතියි.

හිෂාම්:- පඬිවරයාණනි! මිනිසාගේ ඉජිය ඥානයෙන් පමණක් දැන ගත නොහැකි කරුණු පැවතිය හැකි ද?

පඬිවරයා:- මිනිස් සිතෙහි ඇති වන සමහර මූලික ගැටලුවලට පවා ඉන්දිය ඥානය මගින් හෝ චීචඤණ ඥානයෙන් හෝ පමණක් නිවැරදි පිළිතුරු පැවසිය නොහැකි ය. එලෙස පිළිතුරු දීමට පුයත්න දරු මිනිසා, පිළිම දෙවියන් ලෙස සැලකීය. දෙවියකු නොමැත යැයි පැවසුවේ ය. මිනිසා වානරයාගෙන් බිහි විය යැයි පැවසුවේ ය.

හුදෙයිෆා :- මිනිස් සිතෙහි උද්ගත වන මූලික ගැටලු මොනවා දයි පැවසිය හැකි ද?

පඬිවරයා :- මා කවුද?
 කොහි සිට පැමිණියෙමි ද?
 යන්නේ කොයි දෙසට ද ?
 මාගේ උපතේ අරමුණ කුමක් ද?
 මෙම ගැටලු මූලික වේ. ඒවාට වහී හි ආධාරය නොමැති ව ඉන්දීය ඥානයත් විචඤණ ඥානයත් පාදක කොට ගෙන පමණක් කිසිවිටක නිශ්චිත පිළිතුරක්

පැවසිය නොහැකි ය. පිළිතුරු නිවැරදි ව නොලද විට මිනිසා වැරදි මාර්ගයක ගමන් කරයි. දෙවියන් පුතික්ෂේප කරන අදේව වාදීන් ද පරලොව පුතික්ෂේප කරන ලෞකිකවාදීන් ද මෙයට කදිම නිදසුන් ය.

හාරිස් :- පඬිවරයාණනි, මෙතෙක් වේලා අප සමග සිට අපගේ ගැටලුවලට පැහැදිලි විස්තරයක් ලබා දුන් ඔබට අල්ලාහ්ගේ දයාව හිමි වේවා! යයි පතමින් අපගේ හෘදයාංගම ස්තූතිය පුද කරමු. ජZසාකල්ලාහු කයිරන් කසීරා.

පඬිවරයා :- බාරකල්ලාහු ෆීකුම් සිසුවනි, කරුණු සොයා ඉගෙන ගැනීමට ඉදිරිපත් වූ ඔබගේ දනුම අල්ලාහ් පුළුල් කරත්වා!

හාරිස් :- අස්සලාමු අලයිකුම් වරහ්මතුල්ලාහි වබරකාතුහු.

පඬිවරයා :- වඅලෛකුමුස්සලාම් වරහ්මතුල්ලාහි වබරකාතුහු.

#### අභාගාස

- 1. වහී හි පුධාන කොටස් මොනවා ද? උදාහරණ සහිත ව පැහැදිලි කරන්න.
- 2. වහි පහළ කරන කුම මොනවා ද?
- 3. වහි පහළ කිරීමේ අරමුණු ගෙනහැර දක්වන්න.
- 4. ඉඤීය ඥානය, විචඤණ ඥානය යන දෙවර්ගයට වඩා වහී දනුම ශේෂ්ඨ වේ, යන්න විස්තර කර පෙන්වන්නේ කෙසේ ද?





## අල් කුර්ආනය පහළ කිරීම හා ගොනු කිරීම



**ගුරුවරයා :-** ඉස්ලාමීය මූලික මූලාශුය අතුරෙන් පුධාන මූලාශුය වන අල් කුර්ආනය පිළිබඳ සංවාදයක් පැවැත්වීමට නියමිත ය. මෙහි දී පිරිසක් සහභාගීවන්නන් ලෙස ද, තවත් පිරිසක් නරඹන්නන් ලෙස ද සිටිති. සංවාදය නෂාත් සිසුවා ආරම්භ කරයි.

න**ෂාත් :-** අල් කුර්ආනය පහළ කිරීම හා ගොනු කිරීම යන මාතෘකාව යටතේ, අල් කුර්ආනය පුථම වරට පහළ වූ ආකාරය පිළිබඳ ව ඔබ සමග අදහස් හුවමාරු කර ගැනීමට ඉදිරිපත් වූයෙමි.

අල්ලාහු තආලා විසින් පහළ කරන ලද ආගම් සතරක් ඇති බව අපි දනිමු. එයින් අල් කුර්ආනය අවසන් වරට මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන්ට පහළ කරන ලද ආගමික කෘතිය වේ. මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන්ගේ හතලිස් වන වියෙහි (කුි:ව 610 දී පමණ) මක්කාවේ පිහිටි හීරා ගුහාවේ තනි වසිටි අවස්ථාවේ ලෛලතුල් කද්ර් නම් රාතියේ පුථම වහීය පහළ විය.



වහී රැගෙන එන මලක්වරයා වන ජිබ්රීල් අලෛහිස්සලාම් තුමා, එතුමාණන් වෙතට පැමිණ "ඉක්රඃ" (කියවන්න) යැයි පැවසුවේ ය. එතුමාණෝ "මම කියවීමට නොදන්නෙමී" යනුවෙන් පැවසූහ. එවිට ජිබ්රීල් අලෛහිස්සලාම් තුමා මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් ව තදින් වැළඳ ගත්තේ ය. පසු ව අතහැර "ඉක්රඃ" යනුවෙන් නැවත වරක් පැවසුවේ ය. එවිට ද "මම කියවීමට නොදන්නෙමි" යනුවෙන් ම පිළිතුරු දුන්හ. ජිබ්රීල් අලෛහිස්සලාම් තුමා නැවත වරක් තදින් වැළඳ ගෙන "ඉක්රා" යැයි පැවසුවේ ය. මෙලෙස තෙවරක් ම සිදු වූ පසු "කුමක් පාරායනය කරන්න ද?" යැයි විමසූහ. එවිට 'සුරතුල් අලක්' හි පුථම වාකා පහ පාරායනය කර පෙන්වූයේ ය. මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ එය පාරායනා කළහ.

මෙය මුහම්මද් නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් හට එක් අලුත් අත්දකීමක් විය. එබැවින් එතුමාණන් හට තැතිගැන්මක් හා බියක් ඇති විය. නිවස කරා ගොස් "මාව පොරවන්න, මාව පොරවන්න" යැයි පැවසූහ. බිරිඳ වන කදීජා රළියල්ලාහු අන්හා තුමිය එතුමාණන් පෙරවූවා ය; සැනසුවා ය. පසු ව සිදු වූ දේ විමසා ධෛර්යමත් කළා ය. පෙර ආගම් පිළිබඳ දැනුමක් ඇති තම ඥාතියකු වූ වරකත් බින් නව්ෆල් තුමා වෙතට කැඳවා ගෙන ගියා ය. එතුමා "මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් අල්ලාහ්ගේ ධර්ම දූතයකු ලෙස පහළ කර ඇති බව ද, මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා වෙතට පැමිණියේ ජිබ්රීල් අලෛහිස්සලාම් නම් දේව දූතයා" බව ද පැහැදිලි කළේ ය.

නුස්කී :- නෂාත් සහෝදරයා පළමු වහී පහළ වීම පිළිබඳ පැහැදිලි කළේ ය. ඒ සමග විවිධ අවස්ථා හා අවශාතාවලට අනුව අල් කුර්ආන් වැකි පහළ විය. ජිබ්රීල් අලෙහිස්සලාම් තුමා අල් කුර්ආන් වැකි දනුවත් කරන විට මුහම්මද් නබ් සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාණෝ ඒවා වනපොත් කර ගත්හ. එසේ ම ලිඛිත දනුම ඇති තම මිතුරන්ගෙන් ලිඛිත ව තබා ගන්නා ලෙස ආයාචනා කළහ. එලෙස වහී සටහන් කරන්නෝ "කුත්තාබුල් වහී" යැයි අමතනු ලැබූහ. එකල මක්කාවේ කියවීමට හා ලිවීමට දන්නා ඉතා සුළු පිරිසක් පමණක් සිටියහ. එසේම ලේඛනය සඳහා අවශා උපකරණ ද තිබුණේ ඉතා අල්ප වශයෙනි. එබැවින් ඔවුහු සම්, ඝන අස්ථි, සුදු ගල් යනා දී දුවාවල ලියා තැබූහ.

අල් කුර්ආන් වැකි අවස්ථාවන්ට අනුව පහළ වූ බැවින් ඒවා තනි වාකායක් ලෙස ද, වාකා කිහිපයක් ලෙස ද, සූරාවක් ලෙස ද පහළ විය. එවිට අලුතින් පහළ කරන ලද ආයත් හෝ සූරා, පෙර පහළ වූ කුමන ආයතයක හෝ සූරාවට පෙර ද පසු ද පිහිටිය යුත්තේ යන විස්තරය ජිබ්රීල් අලෛහිස්සලාම් තුමා දැනුම් දුන්නේ ය. එය ද සටහන් කර ගන්නා ලෙසට මුහම්මද් නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ 'කුත්තාබුල් වහී' වරුන් වෙත දන්වා සිටියහ.

අල් කුර්ආනය පියවරින් පියවර පහළ වූ පිළිවෙළ 'තර්තීබුන් නුසූල්' යනුවෙන් ද, අල් කුර්ආනය පාරායනය කිරීම සඳහා නබි මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් පෙන්වා දුන් පිළිවෙළ 'තර්තීබුත් තිලාවත්' යනුවෙන් ද හඳුන්වනු ලැබේ. අල් කුර්ආනය මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන්ගේ වෆානය දක්වා ම පහළ විය.

නස්මියා :- නුස්කී සහෝදරයා මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන්ගේ කාලයේ අල් කුර්ආනය පහළ වූ ආකාරය පෙන්නුම් කළේ ය. බොහෝ විට අරාබිවරුන් අතර ඉතා ඉහළ මතක ශක්තියක් තිබුණි. එය එම සමාජයට හිමි වූ විශේෂත්වයකි. එම නිසා සහාබිවරු අල් කුර්ආනය ඉතා පහසුවෙන් වනපොත් කර ගත්හ. එසේ ම "කුත්තාබුල් වහී" යනුවෙන් නම් කළ අය හා තවත් සමහරු අල් කුර්ආනය වන පොත් කරන අතර ම, ලියා ගනිමින් ද සිටියහ. කෙසේ වෙතත් මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන්ගේ කාලයේ අල් කුර්ආනය ගුන්ථාරූඪ නොවී ය.

නමුත් සෑම රමළාන් මාසයක ම එතෙක් පහළ කරන ලද වැකි ජිබ්රීල් අලෛ)හිස්සලාම් තුමාණන් පාරායනය කර පෙන්වන විට මුහම්මද් නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ තම මතකය පරීඤා කර ගත්හ. මෙලෙස මුහම්මද් නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් ගේ වෆාතයට පෙර වූ මාසයේ දී (රමළාන්) දෙවතාවක් පරිඤා කරගත්හ. එවිට සයිද් ඉබ්නු සාබිත් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා නබි තුමාණන් සමග සිට එයට සවන් දුන්නේ ය.

සබ්රිනා :- මුහම්මද් නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් අල් කුර්ආනය ගොනු කිරීමට පෙර සුදානමක් සකස් කර තිබෙන්නේ ද, යන්න නස්මියා සහෝදරිය පෙන්නුම් කළා ය. මුහම්මද් නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් වෆාත් වී අබුබක්කර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමාණන් කලීෆා ලෙස පදවි පුාප්ත වූ විට මුතනබ්බිවරු ද (වහාජ නබිවරුන්) මුර්තද්වරුන් ද (ඉස්ලාමය අතහැර ගිය අය) කලබල ඇති කරන්නට වූ බැවින් ඔවුන්ට විරුද්ධ ව යමාමා නම් ස්ථානයේදී සටනක් සිදු විය. එහි දී අල් කුර්ආනය වන පොත් කළ හාෆිල්වරු අධික ලෙස ෂහීද් වූහ. මේ නිසා අල් කුර්ආනය නැති වී යැයි දෝ යන බිය උමර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමාණන්හට ඇති විය. එතුමා කලීෆා තුමාට අල් කුර්ආනය ගොනු කර ලිඛිත ව තබා ගත යුතු යැයි, උපදෙස් දුන්නේ ය. කලීෆා තුමාට අල් කුර්ආනය ගොනු කර ලිඛිත ව තබා ගත යුතු යැයි, උපදෙස් දුන්නේ ය. කලීෆා තුමා එය මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණන් සිදු නොකළ කියාවක් යැයි පවසා පුථමයෙන් පසුබට වූයේ ය. නමුත් තත්ත්වය අවබෝධ කරගෙන එයට එකඟ වුණේ ය. එම වගකීම Z සයිද් ඉබ්නු සාබිත් රළියල්ලාහු අන්හු තුමාගේ නායකත්වයෙන් යුත් කමිටුවකට පවරන ලදී. ඔහු ද ආරම්භයේ දී පසුබට වී පසු ව වගකීමෙන් යුතු ව කියා කර එම සේවය ඉටු කළේ ය.



එතුමා මස්ජිදුන් නබවියේ දොරටුවේ දෙදෙනකු රඳවා, මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාණන්ගේ කාලයේ ලියන ලද තමන් අතර ඇති කුර්ආන් පාඨ ලියූ දවා ගෙනැවිත් සාක්ෂි සහිත ව භාර දෙන ලෙස දැනුම් දුන්නේ ය. එලෙස ගෙන එන ලද දවා සියුම් ලෙස අධායනයට ලක් කළේ ය. එම කමිටුව ඒවා පරිකා කළහ. කඩදාසිවල ලියා කලීෆා තුමා වෙත භාර දුන්හ. කලීෆා තුමා එය "මුස්හෆ්" යනුවෙන් නම් කළේ ය. එය ආරම්භ කාලයේ කලීෆා අබුබක්කර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා භාරයේ තබා, පසු ව එතුමාගේ වෆාතයෙන් පසු කලීෆා උමර් රළියල්ලාහු අන්හු වෙත භාර කරන ලදි. උමර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා එය තම දියණිය වන හා මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාණන්ගේ බිරිඳ වන හෆ්සා රළියල්ලාහු අන්හු තුමිය වෙත භාර කළේ ය.

නදාරා: - අල් කුර්ආනය ගොනු කිරීමේ ඊළඟ පියවර, කලීෆා උස්මාන් රළියල්ලාහු අන්හු තුමාගේ කාලයේ සිදු විය. එතුමාගේ කාලයේ ආර්මේනියා, අසර්බයිජාන් යන පුදේශවල මුස්ලිම් ජාතිකයෝ සටන්වල නිරත වෙමින් සිටියහ. සේනාව ඉරාකයේ හා ෂාම් දේශයේ සිටියහ. ඔවුහු අල් කුර්ආනය පාරායනය කරන විට විවිධාකාරයෙන් පාරායනය කළහ. එපමණක් නොව තම පාරායන රටාව නිවැරදි යයි තර්ක කළහ. මෙය හුදෙයිෆා අල් යමානි රළියල්ලාහු අන්හු තුමා අවධාරණය කළේ ය. යුද්ධය අවසන් වී මදීනාවට ගිය වහා ම අල් කුර්ආනයේ නමින් මුස්ලිම්වරුන් භේද නොවිය යුතු ය, යන අදහස ඉදිරිපත් කර සටනේ දී සිදු වූ දේ කලීෆා තුමාට ගෙනහැර දක්වූයේ ය. ෂාම්දේශවාසීන් හා ඉරාක දේශවාසීන් එක ම අල් කුර්ආනය වෙනස් ආකාරයෙන් පාරායනය කිරීමට හේතුව කුමක් ද, යන පැනය ඔබට සිතෙන්නට පුළුවන. එකල එක් එක් ගෝතුකයෝ එකිනෙකට වෙනස් වූ අරාබි භාෂාවලට පුරුදු වී සිටියහ. එම නිසා එම භාෂා වාවහාරයේ උච්චාරණය විවිධ විය. එහෙත් අර්ථය විවිධ නොවී ය. එබැවින් මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ තම තමන්ගේ උච්චාරණයට අනුව අල් කුර්ආනය පාරායනය කිරීමට අනුමැතිය ලබා දුන්හ.

උමයිර්:- හුදෙයිෆා අල්යමානි රළියල්ලාහු අන්හු තුමාගේ පැමිණිල්ලට සවන් දුන් කලීෆා තුමා වහා ම කියාත්මක විය. සයිද් බින් සාබිත් රළියල්ලාහු අන්හු තුමාගේ නායකත්වය යටතේ කුරෙයිෂිවරුන්ගෙන් සමන්විත කමිටුවක් පත් කළේ ය. කලීෆා තුමා ඔවුන්ගෙන් කුරෙයිෂිවරුන්ගේ උච්චාරණ වාවහාරයට අනුව අල් කුර්ආනය පිටපත් කරන ලෙස ඉල්ලා සිටියේ ය. ඔවුහු අබු බක්කර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමාගේ කාලයේ මුස්හෆ් ද, කුරෙයිෂිවරුන්ගේ උච්චාරණය ද අවධානයට ලක් කරමින් පිටපත් අටක් සකස් කළහ. ඒවා එක් එක් පළාත්වලට යවනු ලැබුණි. එම පිටපත් සමග කුරෙයිෂිවරුන්ගේ වාවහාරයට පාරායනය කළ හැකි කාරිවරුන් ද යැව්වේ ය. ඒ සමග ම "මින් පසු එම කාරිවරුන් සේ ම පාරායනය කළ යුතු ය, යන්නත් එවන ලද පිටපත බලා ලියා ගත යුතු ය, යන්නත් (පෙර තිබුණු) අනෙක් පිටපත් සියල්ල ගිනිබත් කළ යුතු ය" යන්නත් අණ කළේ ය. මේ නිසා සියලු දෙනා ම අල් කුර්ආනය එක ම ආකාරයට පාරායනය කරන තත්ත්වයක් ඇති විය. එම නිසා උස්මාන් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා 'ජාමිඋල් කුර්ආන්' යනුවෙන් හඳුන්වනු ලැබුණි. එතුමාගේ කාලයේ අල් කුර්ආන් පිටපත 'මුස්හෆ් උස්මානි' යනුවෙන් හඳුන්වනු ලැබීණි.

**ගුරුවරයා :**– මෙතෙක් වෙලා සවත් දුන් සංවාදය තුළින් ඔබ අල් කුර්ආනය පහළ කරන ලද හා ගොනු කරන ලද ආකාරය පිළිබඳ වටහා ගන්න ඇති. මේ පිළිබඳ අල්ලාහු තආලා පවසා ඇති දේ ද දන ගත යුතු ය.

"නියතවශයෙන් ම සිහිපත් කිරීම (අල් කුර්ආන්) පහළ කළේ අප ය. නියත වශයෙන් ම එය ආරකෘා කරන්නෝ අපි ම ය." (15:09)

#### අභාගාස

- 01. පහත අරාබි පදවල සිංහල අර්ථය ලියා දක්වන්න.
  - 1. සුරා
  - 2. ආයත්
  - 3. මුස්හෆ් උස්මානි
  - 4. කුත්තාබුල් වහී
  - 5. ඉක්රඃ
  - 6. තර්තීබුන් නුzසූල්
  - 7. කාරී කුර්රා
  - 8. මූර්තද්
  - 9. මුතනබ්බි
  - 10. වහි මත්ලූව්
- 02. මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාට පුථම වහී පහළ වීමේ සිදුවීම ලියා දක්වන්න.
- 03. අබු බක්කර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමාගේ කාලයේ දී අල් කුර්ආනය ගොනු කිරීමට හේතුව විස්තර කරන්න.
- 04. උස්මාන් රළියල්ලාහු අන්හු තුමාව "ජාමිඋල් කුර්ආන්" යන නාමයෙන් ඇමතීමට හේතුව විස්තර කරන්න.
- 05. අල් කුර්ආනය ගොනු කිරීමෙහි ලා සයිද් ඉබ්නු සාබිත් රළියල්ලාහු අන්හු තුමාගේ දායකත්වය විස්තරාත්මක ව ලියා දක්වන්න.





# සුන්නත් හි වැදගත්කම



ඉස්ලාමයේ අල්කුර්ආනය ට පසුව දෙවන මූලාශුයය වශයෙන් සුන්නත් (සුන්නා) හැඳින්විය හැකි ය. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ ජීවිතය සහ පුකාශ සුන්නත් යනුවෙන් නිර්වචනය කළ හැකි ය. සුන්නත් 'හදීස්' යනුවෙන් ද වාවහාර කරනු ලැබේ. සුන්නත් ඉස්ලාමයේ මූලික මූලාශුයයක් ලෙස අල් කුර්ආනය සහ සුන්නාව ස්ථීරව පුකාශ කර ඇත.

සුන්නත් පිළිබඳ අල් කුර්ආනයේ සඳහන් කරුණු

## قُلُ إِن كُنتُهُ تُوجُونَ اللهَ قَالَيْهُونِ يُعْيِبَكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُونُ ثُويَاكُمُ وَاللهُ عَفُورٌ زَحِيدٌ ﴿ ﴾

(නබි තුමනි ජනතාවට පවසන්නට) ඔබලා සතා වශයෙන්ම අල්ලාහු තආලා කෙරෙහි භක්තියක් ඇත්තේ නම් මා අනුගමනය කරන්න එවිට අල්ලාහු තආලා ඔබ කෙරෙහි දයාව ආදරය දක්වනු ඇත. ඔබලාගේ පාප කර්ම වලට ඔහු සමාව දෙනු ඇත. අල්ලාහු තආලා සමාව දීමේ සහ අසීමිත ආදරය පෙන්වීමේ දි පුමුඛ ස්ථානයේ සිටියි. (3.31)

## مَّن يُعلِعِ ٱلرَّسُولَ فَعَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ

කෙනෙක් අල්ලාහු තආලාගේ දූතයා අනුගමනය කරන්නේ ද ඔහුට අල්ලාහ් තආලා ගේ ආනිශංස ලැබන්නේ ය. (4.80)

# وَمَا مَالَئَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحَسُدُوهُ وَمَالَهَنَكُمُ عَنْهُ فَأَنْهُو

අපගේ දූතයා අපට ලබා දුන් දෙය ඔබ හිතට අවංක ව ලබා ගන්න. ඔහු කුමන දෙයින් වලකින ලෙස උපදෙස් දූන්නේ ද ඔබ ඒවායින් වළකින්න. (59.07)

#### සුන්නත් පිළිබඳ හදීස්වල සඳහන් කරුණු

සතෳවශයෙන් ම මාගේ අල්ලාහ් තආලා මට ලබා දුන් උපදෙස්වලින් ඔබ නොදත් දේ මට දේශනා කරන ලෙස මට උපදෙස් දී ඇත. (මුස්ලිම්)

මම ඔබලා වෙත කාරණා දෙකක් හැර යමි. එය ඔබ නිසියාකාර ව අනුගමනය කරන තෙක් ඔබ කිසි ම විටක නොමග යන්නේ නැත. ඒවා නම් අල් කුර්ආනය සහ මාගේ සුන්නත්, (මුවත්තා)මා නිසි ලෙස අනුගමනය කළ අය ස්වර්ගයට යාම නියත වේ. අන් අය පුතික්ෂේප වෙති. (බෙහකි) වැනි හදීස් සුන්නත් අනුගමනය කළ යුතු යැයි තරයේ කියා සිටියි. එම නිසා අල් කුර්ආනය "වහි මත්ලුව්"යනුවෙන් ද සුන්නාව "වහි හයිරු මත්ලුව්" යනුවෙන් ද හඳුන්වනු ලැබෙන්නේ මෙනිසා ය.

අල් කුර්ආනය බොහෝ ස්ථානවල (කිතාබ්) ගුන්ථය යන වචනයත් හික්මා



(ඥනය) යන වචනයත් සම්බන්ධ කර කියනු ලැබේ. එම දූතයා ඔවුන්ට අල්ලාහු තආලා ගේ වචන පාරායතා කර පෙන්වා ඔහු පාරිශුද්ධ කර ඔහුට ආගම සහ ඥනය (හික්මා) උගන්වන ලදි. (62.2) ඉහත සඳහන් වූ ඥනය යන වචනය සුන්නාව හඳුන්වන බව සාෆිඊ රහ්මතුල්ලාහි අලෛහි තුමා සලකයි". මට අල් කුර්ආනය සහ ඊට සමාගාමී ව තවත් දෙයක් පිළිගන්වන ලදි" යන හදීසය ඒ සඳහා ඔහු උපයෝගි කරගෙන ඇත.

අල් කුර්ආනය සහ සුන්නත් යන දෙක එකින් එක මත රද පවතින පරිපූර්ණ කොටස් දෙකක් ය. අල් කුර්ආනය සහ

සුන්නාව පොතක් හා එම පොත අඳුරේ දී කියවීමට රුකුලක් වන ආලෝකයට සමාන කර ඇත. එම නිසා සුන්නත් මගහැර අල් කුර්ආනය තේරුම් ගැනීමට හෝ කිුිිියාවේ යෙදවීමට හෝ නීති සකස් කිරීමට නොහැකි ය.

මේ පිළිබඳ නිදසුන් කීපයක් බලමු. අල් කුර්ආනය සලාතය නිසි පරිදි අනුග මනය කරන ලෙස මග පෙන්වයි. එනමුත් සලාතය කෙසේ අනුගමනය කළ යුතු ද යන්න සුන්නත් මගින් පැහැදිලි කරයි. සලාත් ඉටු කළ යුතු කුමවේද පිළිබඳ ව සවිස්තර ව සුන්නාව මගින් පැහැදිලි කරයි.

එක් අවස්ථාවක ඉම්රාන් බින් හුසේන් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා වෙත කෙනෙක් ආවේ ය. අපට අල් කුර්ආනය හැර වෙනත් කිසිවක් පවසන්න එපා යැයි කී ය. ඔහු තමා සමීපයට කැඳවූ ඉම්රාන් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා අල් කුර්ආනයේ ලුහර් සලාතයට රකාඅත් හතරක් තිබෙන බව කියනවා ද කඃබාව හත් වරක් තවාෆ් කරන්න ඕනෑ කියා තියෙනවා ද? සෆා සහ මර්වා යන ස්ථාන දෙක අතර "සඊ" කරන්න ඕනෑ කියා තිබෙනවා ද? යැයි අසා සූන්නත්හි වැදගත්කම හුදෙක් පැහැදිලි කළේ ය. තවත් කෙනෙක් අබ්දුල්ලා ඉබුනු උමර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා වෙත කස්රු ජම්උ යන සලාතය අල් කුර්ආනයේ පැහැදිලි කර තිබේ ද? යන්න ඇසී ය. එවිට සහෝදරයා අල්ලාහ් තආලා අපට මුහම්මද් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා අපගේ දූතයා වශයෙන් එවා ඇත. එතුමා සේම අපි කරන්නෙමු යැයි කී ය. (මුවත්තා)

එමෙන් ම නීති සම්පාදනයට ද සුන්නත් අවශාය වී ඇත. එසේ ම සොරකමට දඬුවම අත කැපීම යනුවෙන් අල් කුර්ආනයේ සඳහන් කර ඇත. නමුත් සුන්නත්වලින් කුඩා දරුවන් මානසික රෝගීන් වැනි අයට මෙම දඬුවම ලිහිල් කර ඇත. ඒ වගේ ම සොරකමේ වටිනාකම අනුව දඬුවම වෙනස් විය හැක. මැණික්කටුව දක්වා අත ඉවත් කළ හැකි ය. තව ද ආහාර දවා සොරකම් කළා නම් මෙම දඬුවම කිුිියාත්මක කළ නොහැකි ය. මෙවැනි විවිධ කිුිිියාදාම පිළිබඳ විස්තර සුන්නත් මගින් ලබා ගත හැකි ය. තව ද ජනයා සලානය සකාත් ෆිත්ර්, ඉහ්රාම් ඇඳීම වැනි දෑ පිළිබඳ විස්තර සුන්නත් මගින් ලබා ගත හැකි ය.

සුන්නත් ආරක්ෂා කර ගැනීම සඳහා සහාබාවරු, තාබ්ඊන්වරු, සහ ඉන් පසු ව පැමිණි සමාජවල කැපවීම මනාව පැහැදිලි වෙයි. සහාබාවරු විසින් හදීස් සියල්ල නිවැරදි ව කටපාඩම් කරන ලදි. අක්ෂර පිළිබඳ දනුම ඇති අය ඒවා ලියා ආරක්ෂා කළෝ ය. ඔවුහු දනගත් හදීස් සියල්ල සාක්ෂි සහිතව පිළිගැන්වූවෝ ය; හදීස් අනුව කියා කළෝ ය. අනාගත සමාජයට හදීස් දායාද කිරීම සඳහා විද්වතුන් වෙතට ගියෝ ය; වහාජ හදීස්වලින් නිවැරදි හදීස් හඳුනා වෙන් කර ගැනීමට නොයෙක් පර්යේෂණවල යෙදුණෝ ය; හදීස් ගුන්ථ නිර්මාණය කළෝ ය; පුශ්නයක් ඇති වූ අවස්ථාවල හදීස් ආධාරයෙන් නිගමනයකට පැමිණියෝ ය.

ඉහත සඳහන් කුියාදම තුළ සුන්නත්හි වැදගත්කම අවබෝධ කරගෙන අප එදිනෙදා ජීවිතයේ අනුගමනය කළ යුතු යහපත් පුරුදු හුරු වෙමු.

#### කුියාකාරකම් :-

- 1. සුන්නත් ඉස්ලාමයේ මූලික මූලාශුයයක් බවට තිබෙන කරුණු පැහැදිලි කරන්න.
- 2. සුන්නාව ආරක්ෂා කිරීමට විද්වතුන් අනුගමනය කළ කිුිිියාදම පිළිබඳ පැහැදිලි කරන්න.
- 3. සුන්නත් නොමැතිව අල් කුර්ආනය පැහැදිලි කළ නොහැකි ය, යන තේමාව කරුණු සහිතව පැහැදිලි කරන්න.





### සහාය මූලාශුය



මුස්ලිම් කෙනෙක් ආගමික නීතිරීතිවලට අනුකූල ව ජීවත් වීම අනිවාර්ය වේ. එසේ ජීවත් වීමට අනුගමනය කළ යුතු පුධාන මූලාශු ලෙස අල් කුර්ආනය සහ සුන්නාව යන දෙක සැලකේ මෙම පුධාන මූලාශුය දෙක තුළ ලෝකය අවසානය දක්වා එළඹෙන සියලු ම ගැටලුවලට විසදුම් සොයා ගත හැකි මූලික සිද්ධාන්ත ගැබ් වී ඇත. මේවා උපයෝගී කොට නිර්මාණය කළ මූලාශුය උපකාරක මූලාශුය වෙයි. මේ තුළ ගැබ් වී ඇති මූලාශුය දෙක නම් ඉජ්මාඋ හා කියාස් වෙයි.

#### ඉජ්මාඋ

ඉජ්මාඋ නම් අරාබි වදනේ නිර්වචනය එකමුතු කිරීම යි, ස්ථිරත්වයට එළඹීම තුළ ඒකමතික තීරණයට අවතීර්ණ වීම යි.

මේ අනුව ඉස්ලාමීය වාවහාරයේ දී ඉජ්මාඋ 'ඒකමතික තීරණය' ලෙස හැඳින්විය හැකි ය. ඉජ්මාඋ තීති මූලාශුයයක් ලෙස අනුගමනය කළ හැකි බවට අල් කුර්ආනය සහ සූන්නාව යන දෙකෙන් ඉඩකඩ සලසා ඇත.

- 1. යම් කෙනකු යහ මග ගැන තමාට අවබෝධ වූ පසු ව ද අල්ලාහ්ගේ මෙම දූතයා ගැන නොතකා මුඃමින්වරු නොයන මග ගමන් කළොත් ඔහු යන මග යන්න දී අපායට ද යාමට ඉඩ හරිමු. එය ඉතා ම භයානක ස්ථානයකි. (4:115)
  - 2. අල්ලාහුත් තආලා මාගේ සමාජය නොමග යාමට නොහරියි. (තිර්මිදි)

ඉජ්මාඋ යනුවෙන් හඳුන්වනුයේ නබි රළියල්ලාහු අන්හු තුමාගේ අභාවයෙන් පසු පැන නැගෙන ආගමික ගැටලු අල් කුර්ආනයේ සහ සුන්නාවේ සඳහන් නොවූ අවස්ථාවල දී එවකට ජිවත් වූ මුජ්තහීද්වරුන් විසින් ඒකමතික ව එළඹෙන තීරණ වේ.

#### මෙම කරුණු හේතු කොට ගෙන :-

- ★ මුස්ලිම් සමාජය නොමග යාමෙන් වැළකී තිබේ.
- ★ මුඃමීන් වරුන්ගේ මග ඒකමතිකව තීරණය වූ මග වේ.
- ★ ඒකමතික තීරණයට අවනත නොවීම අල්ලාන්ගේ දූතයා පිටු දැකීමට සමාන වේ.
- \* අල්ලාහ්ගේ දූතයා සහ මුඃමින්වරු පිටුදකිමින් හුදකලා මග ගමන් කරන්නා අපායට ගොඩ වෙයි.

මේ ගැන සැලකීමේ දී ඉජ්මාඋ ඉතා ම වැදගත් නීති මුලාශුයයක් ලෙස පෙනී යනු ලැබේ.

ඉජ්මාඋ පිළිගෙන ඒ මග ගමන් කරන්නාට යහපතක් සිදු වෙයි.

- 1. සමාජයේ සමගිය රැකෙයි.
- 2. සමාජයේ හික්මීම බිඳ නොවැටෙයි.
- 3. එකිනෙකාට උදව් උපකාර ලබා ගැනීමේ අවකාශය සැලසෙයි.

මුජ්තහිද්වරුන් ඉජ්මාඋ විවිධ අංශවලට බෙද පැහැදිලි කර ඇත. ඒවායින් වැදගත් යැයි සැලකෙන කිහිපයක් පහත දක්වෙයි.

#### 1. ඉජ්මාඋස් සරීහ් :-

පැහැදිලි ඉජ්මාඋ යනුවෙන් මෙය හැඳින්විය හැකි ය. නිශ්චිත කාලයක දී ජිවත් ව සිටින සියලු ම මුජ්තහිද්වරුන් ඒකමතික තීරණයකට එළඹුණු බව ඔවුන්ගේ වාග් මාලාවලින් හෙළි වූ විට එම තීරණය මෙසේ හඳුන්වනු ලැබේ. මෙය "ඉජ්මාඋල් කෞලි" යනුවෙන් ද හැඳින්වෙයි.

#### 2. ඉජ්මාඋල් අක්සරිය්යා :-

බහුතරයකගේ තීරණයට මෙසේ කියනු ලැබේ. යම් ගැටලුවක දී මුජ්තහිද්වරුන් බහුතරයකගේ තීරණය මෙයින් පුකාශ වේ.

#### 3. ඉජ්මාඋස් සුකුති :-

නිශ්ශබ්ද වූ ඉජ්මාඋ යනුවෙන් මෙය හැඳින්වෙයි. නිශ්චිත කාල සීමාවක් තුළ ජීවත් වන මුජ්තහීද් වරුන්ගෙන් කෙනකුගේ හෝ එළඹෙන තීරණයකට කැමැත්ත හෝ අකමැත්ත පුකාශ නොකර නිහඬව සිටීමට මෙසේ කිව හැකි ය. මෙම තීරණය නිවැරදි යැයි නිගමනයකට පැමිණිය නොහැකි බව ඉමාම් ෂාෆිඊ රහ්මතුල්ලාහි අලෛහි තුමා පුකාශ කරයි. මාලික් මද්හබයට අයත් බහුතරයක් විද්වත්හු මෙය නිවැරදි යැයි පවසති.

#### කියාස්

නවීන මූලාශුයවලින් අධික ලෙස උපයෝගී කරගන්නා, කිුයාවට නඟන එක් මූලාශුයයක් ලෙස සැලකිය හැක. මෙහි නිර්වචනය අරාබි භාෂාවෙන් සසඳා බැලීම සහ අනුමාන කිරීම වැනි අරුත්වලින් භාවිත වේ. අල් කුර්ආනය හා සුන්නාවෙහි සඳහන් නොවන ගැටලුවක් මතු වූ විට එය අල් කුර්ආනයේ සුන්නාවෙහි තීරණය හෝ විසඳුම සඳහන් වූ ගැටලුවක් සමග සසඳා බලා එම තීරණය හෝ විසදුම නව ගැටලුවට විසදුමක් ලෙස භාවිත කිරීම මෙම වචනයෙන් පිළිබිඹු වේ. එනම් ඉස්ලාමීය ගැටලුවල දී නිගමනයකට එළඹිය නොහැකි අලුත් ගැටළුවක් නම් එය අල් කුර්ආනය සහ සුන්නා යන දෙක ම උපයෝගී කරගෙන ලබාගත් තීරණය නව ගැටලු වලට ද යොමු කිරීම යි. මෙසේ තීරණ ගැනීමේ දී එකමුතුකමක් පිළිබිඹු විය යුතු ය.

කියාස් පහත සඳහන් අනුමැතිය ලත් මූලික කරුණු හතරට සීමා වී තිබේ. මේවා "අර්කානුල් කියාස්" යනුවෙන් හඳුන්වනු ලැබේ.

#### 1. අල් අස්ල් :-

මීට පෙර තී්රණය දෙන ලද ගැටලුවට මෙසේ පවසයි. උදා: මිනීමරුවාට උරුමක් කාරයෙක් විය නොහැකි ය. (තිර්මිදි) යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පවසා ඇත. පරම්පරාගත දායාදයක් ලැබීමට හිමිකම් ඇති පුද්ගලයා එම බූදලය හිමි කරු සාතනයකර ඇත් නම් ඔහුට හිමි දේපළහි හිමිකම ලැබීමට අයිතියක් නොමැත.

#### 2. අල් ෆරඋ :-

අල් කුර්ආනය හෝ සුන්නාවේ හෝ ඉජ්මාවේ හෝ තී්රණය නොදක්වා ඇති තී්රණය ගත යුතු ව නි්රාකරණය නොවූ ගැටලුව මෙසේ හඳුන්වනු ලැබේ. උදාහරණ වශයෙන් "වසීයත්" එනම් අන්තිම කැමැත්තෙන් දේපළ හිමි වන පුද්ගලයා දේපළ ලබා දෙන වසීයත් කරන ලද පුද්ගලයාව සාතනය කර ඇත්නම් වසීයත් ලද පුද්ගලයාට දේපළ හිමි විය යුතු ද, යන්න නිගමනයකට එලඹ නොමැති ගැටලුවකි.

#### 3. අල් ඉල්ලක් :-

ගැටලු දෙකක් අතර තිබෙන්නා වූ පොදු ගුණාංග හෝ පොදු කරුණු ඉල්ලත් නම් වෙයි. ඉහත අවස්ථා දෙකේ දී ම ඇති පොදු ගුණාංගය වනුයේ දේපළ ලබා ගැනීමට ඇති හදිස්සිය වේ.

#### අල් හුකුම් :-

අල් කුර්ආන් සහ සුන්නාවෙන් ලබා ගත් තීරණය මෙසේ හඳුන්වයි. මුදල් ලබා ගැනීමට ඝාතනයට යොමු වූ දරුවන්ට එම දේපළ ලබා නොදිය යුතු යැයි හුකුම් පවසයි.

ඉහත සඳහන් කරුණුවලට අනුව ඉක්මනින් දේපළ ලබා ගැනීමේ චේතනාවෙන් වසීයත් කළ පුද්ගලයා ඝාතනය කිරීම නිසා ඝාතකයාට වස්තු හිමි වන්නේ නැත,යන තීරණය ලබා දෙයි. මෙය කියාස් මූලික කර ගෙන ගත් තීරණයක් වෙයි. කියාස් නීති මූලාශුයයක් ලෙස සැලකිය හැකි බවට බොහෝ සාධක තිබේ. ඒවායින් තුනක් පහත දක්වේ.

- 1. හජ් වාජිබ් වූ මරණයට පත් වූ පියා වෙනුවෙන් හජ් කළ හැකි ද, යනුවෙන් කාන්තාවක් ඇසී ය. "ඔබගේ පියා ණයක් දෙන්න තිබුණ කෙනකුට එම ණය මුදල ඔබ ගෙව්වොත් ඔබේ පියාට එය පුයොජනවත් වෙයි ද, යනුවෙන් නබ් සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා ඇසී ය. එවිට එම කාන්තාව 'ඔව්'කීවා ය. එසේ නම් අල්ලාහු තආලාට ගෙවීමට ඇති ණය ගෙවීම වඩා උචිත වේ" යනුවෙන් නබ් සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා පැවසී ය.
- 2. සහාබාවරු නොයෙක් අවස්ථාවල කියාස් මූලාශුයය කරගෙන නොයෙක් තීරණවලට එළඹියහ. උදාහරණ වශයෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා රෝගාතුර ව සිටින අවස්ථාවේ සලාතයට ඉමාම් වශයෙන් අබුබක්කර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා කටයුතු කළේ ය. එතුමාගේ එම කියාව මුල් කරගෙන සහාබාවරුන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම්තුමාගේ අභාවයෙන් පසු කලීෆා වශයෙන් ඔහු පත් කළෝ ය. විචඤණ බුද්ධිය කියාස් වන්නේ ය. එනම් අල් කුර්ආනය මත්පැන් හරාම් කර තිබේ. එනමුත් ඒ වගේ හෝ ඊටත් වඩා නරක දේවල් ගැන සඳහන් වී නැත. කියාස් නොපිළිගන්නේ නම් මත්පැන් පමණක් හරාම් වෙයි. එනමුත් විචඤණ බුද්ධිය තුළින් සියලු ම මත්දවා හරාම් වශයෙන් හැඳින්විය හැකි ය.

මනුෂා සමාජය දිනෙන් දින විවිධ කෙෂ්තු තුළින් දියුණු වෙමින් පවති. මෙම දියුණුව නව ගැටලු බිහි කිරීමට ද හේතු විය. ඒවාට ද නිසි පිළිතුරු අල් කුර්ආනයේ සහ සුන්නාවෙහි දැක්වෙයි. එම නිසා ඒවායේ ආලෝකයෙන් මෙම පුශ්න වලට තීරණ ගැනීමට අවශා වී ඇත.

එයට උපයෝගී වන වැදගත් මූලාශුයයක් ලෙස කියාස් පත් වේ. එලෙස ඉස්ලාමය සියලු ම කාලවලට අදල ගැටලු වලට පිළිතුරු දීමට කියාස් ඉමහත් උපකාරයක් වී ඇත. ඉජ්මාඋ සහ කියාස් හැර වෙනත් මූලාශුය හයක් පහත දක්වෙයි.

#### ඒවා නම් :.

- 1. ඉස්තිහ්සාන්
- 2. ඉස්තිස්හාබ්
- 3. ඉස්තිස්ලාහ් (මස්ලහා මූර්සලා)
- 4. උර්ෆ්
- 5. අෂ්ෂරාඉඋස් සාබිකා
- 6. කව්ලුස් සහාබි

සමස්තයක් වශයෙන් මූලාශුය සියල්ල නීති කෙෂ්තුයේ පැන නගින ගැටලුවලට විසඳුම් ලබා ගැනීමට උපකාර වනවා මෙන් ම සියලු කාල වකවානුවලට ඉස්ලාමය නමාශීලිභාවයක් දක්වයි, යන්නට සාක්ෂි දරයි.

#### අභාහාස

- 1. ඉජ්මාඋ යනු කුමක් ද?
- 2. ඉජ්මාඋ වල වර්ග හඳුන්වන්න.
- 3. ඉජ්මාඋවෙහි පුයොජන දෙකක් පෙන්වා දෙන්න.
- 4. "කියාස්" අවශා වන්නේ ඇයි දැයි පැහැදිලි කරන්න.
- 5. උපකාරක මූලාශුය සියල්ල පෙළගස්වන්න.





## අරාබිකරයේ ඉස්ලාම් ව**නප්**තිය





අරාබිකරය බටහිර ආසියාවේ, උතුරට සිරියා කාන්තාරය ද, දකුණට අරාබි මුහුද ද, බටහිරට රතු මුහුද ද, නැගෙනහිරට පර්සියාව ද මායිම් ව පිහිටා ඇත. එම පුදේශයට ඉස්ලාම් ධර්මය හඳුන්වා දෙනු ලැබූ කාලවකවානුව ජාහිලියියා කාලය යනුවෙන් හැඳින්වෙයි. "ජාහිලියියා" කාලය බුද්ධිය සහ මානුෂිකත්වයෙන් තොර වූ කාලය කි. දේව මග පෙන්වීමට පටහැනි ව ජීවන කුමය තිබූ කාලය යන අරුත ද එම වදනට ඇත. මේ තත්ත්වය අරාබිකරයේ පමණක් නොව අන් රටවල ද දක්නට ලැබුණේ ය.

#### සමාජය

අරාබිකරයේ ගෝතු ස්වරූපයෙන් යුත් සමාජයක් දක්නට ලැබිණි. පවුල් කිහිපයක් ඒකාබද්ධ වී ශුඌබ් (පොකුර) තැනුණේ ය. මෙම පොකුරු කිහිපයක් ඒකාබද්ධ වී කබීලා (ගෝතු) විය. මෙම ගෝතුය "ශෛකු" යන නමින් යුතු නායකයකු විසින් පාලනය කරන ලදි. මේ හැර එහි විධිමත් පාලන කුමයක් දක්නට තිබුණේ නැත. අරාබිකරයේ භෞතික තත්ත්වය මෙවැනි සමාජ වනුහයක් ගොඩනැගීමට හේතු වුයේ යැයි කිව හැකි ය.

අරාබිකරයේ සීමිත සම්පත් සහ බහුල අවශාතා දකින්නට ලැබුණේ ය. එළුවන් ඇති කිරීමේ කාර්යයෙහි යෙදුණු ඔවුන්ට තණ කොළවලට සහ ජලයට අඬ දබර වීමට සිදු විය. ඒ සඳහා තමන් ශක්තිමත් වීමේ චේතනාවෙන් ඔවුහු ගෝතුික ව පෙළ ගැසුණහ. කඃබාව පරිපාලනය කළ කුරෛෂි ගෝතුිකයෝ උසස් කුලයට අයත් වූහ. ඔවුහු වෙළෙඳාම් කටයුතු වල යෙදී සිටියෝ ය.

කාලයක් ගත වී යාමේ දී ගෝතු සංවිධාන බලවත් හා අන්තවාදී තත්ත්වයකට පත් විය. සෑම පුරවැසියකු ම ගෝතුයක සාමාජිකයෙක් විය. ඔවුහු තම තමන්ගේ ගෝතු වර්ධනයට කැප වූහ. මෙය "අසබියියා" නොහොත් ගෝතු හැඟීම් ලෙස හැඳින්වෙයි. සියලු ම අවස්ථාවල ගෝතුයට විශ්වසනීය ලෙස හැසිරීම පුරුද්දක් විය. එය කඩ කරන අය සමාජයෙන් කොත් වෙති.

එම සමාජයේ ඉතා ම සුළු වරදකට පවා දීර්ඝකාලීන සටන් පැවතුණි. එක්තරා ගෝතුයකට අයත් ඔටුවෙක් තවත් ගෝතුයකට අයත් වත්තක කෑ අතර ඌට පහර දී කකුලක් කැඩීම හේතු කොට ගෙන සටන් දීර්ඝ කාලීනව පැවතුණි. එසේම අවුස් කස්රජ් වැනි ගෝතු අතර ගැටුම් දීර්ඝ කාලීනව පැවතුණි. යුද්ධ කිරීම සඳහා යුද්ධයට අවැසි හැඟීම් ආරෝපණය සඳහා පිරිමි අය අවශා විය. යුද්ධයට පෙළඹවීමත් පවත්වාගෙන යාමටත්, කිරීමටත් කවියන් අවශා විය. එම නිසා පිරිමි ළමුන් හා, කවියන් වෙනුවෙන් උත්සව පැවැත්විණි. පිරිමි ළමුන් කුඩා කල සිට යුද පුහුණුව ලැබීම අනිවාර්ය විය.

#### ආගම

එකල අරාබිකරයේ ජනතාව යහමග යැවීමේ ආගම් කිසිවක් නොතිබුණි. ආගමක් ලෙස කියාත්මක වූයේ සංස්කෘතික අංග කිහිපයකි. මක්කමේ එක ම දෙවියන් වන අල්ලාහු තආලා නැමදීමට ඉබාහිම් අලෛහිස්සලමේ තුමා විසින් ඉදි කරන ලද කෘබාව තිබුණේ ය. එහෙත් එහි පාරිශුද්ධත්වය කෙලෙසී තිබුණි. එහි බිතුසිතුවම් නිර්මාණය කරන ලදි. පිරිමි සහ ගැහැනු අය නිර්වසතුව (තවාෆ්) යාච්ඤා කළෝ ය. ඔවුහු මුෂ්රීක්වරු වශයෙන් ම ජීවත් වූහ. ඔවුන්ගේ දේව භක්තිය වාහජ විය. අල්ලාහ් දෙවියකු (රබ්බු) වශයෙන් විශ්වාස කළෝ ය. නමුත් ඒක දේව වාදය පිළිගත්තේ නැත.

"අහසේ සිට සහ පොළවේ සිට ඔබට ආහාර සපයන්නේ කවුද? (ඔබගේ) දෘෂ්ඨිය සහ ශුවණ හැකියාවේ පරම අයිතිකරු කවුද? පණ ඇති (සජීවි) දෙයින් පණ නැති (අජීවි) දෑ පිට කරන්නේ ද (අජීවි) පණ නැති දෙයින් (සජීවි) පණ ඇති දෑ පිට කරන්නේද කවුද? (ලෝකයේ) සියලු දේ විධිමත් ව කිුයා කරවන්නේ කවුද? යනුවෙන් (නබිතුමණි ඔබ) අසන්න. එයට ඔවුහු අල්ලාහ් යනුවෙන් කියයි. එසේ නම් ඔහුට ඔබ බිය විය යුතු නැද්ද ? යනුවෙන් අසන්න," (10:31) යන අල් කුර්ආන් වැකිය මෙය පැහැදිලි කරයි.

ආබ්රහා කඃබාව බිඳීමට පැමිණි විට කඃබාවේ දෙවියෝ එය බලා ගනියි, යන කුරෛෂිවරුන්ගේ හැඟීම මෙයට කදිම නිදසුනකි. මොවුහු දෙවියන් (අල්ලාහ්) ගේ දූතයන් වශයෙන් පහල සිටින කුඩා දෙවියන් පත් කර ගත්හ. මෙය "අප අල්ලාහ් වෙත වඩාත් සමීපකරවීමට මිස අපි එම දෙවිවරු වන්දනා කළේ නැත" (යනුවෙන් පවසති) (39:3) යනුවෙන් අල් කුර්ආනයේ සඳහන් වේ.

සෑම වසරක් පාසා ම ශුද්ධ වූ මාසවල කෘබාවට බැතිමත්හු පැමිණෙති. එම නිසා ඒ පුදේශ උත්සවාකාරයෙන් හැඩවූයේ ය. එම කාලය තුළ වෙළෙඳ පොළ පවත්වන ලදි. එහි මල්ලව පොර තරඟ සහ ගායන තරඟ පැවැත්විණි. එම තරඟවලින් දිනන ගීත කෘබාවේ පුදර්ශනයට තැබී ය. ගායකයෝ ගෞරවයට පාතු වූහ. එම නිසා අරාබි භාෂාව සාහිතාාමය වශයෙන් සරු විය. එම ගීත හා කවි පසුකාලීන ව ලේඛනගත විය. 'සබ්අ මුඅල්ලකාත්' මේවායින් වැදගත් තැනක් ඉසිලී ය.

#### පවුල

ස්ත්රී පිරිමි දෙපාර්ශවය තුළ සමතුලිතතාවක් නොපෙනුණ නිසා විධිමත් පවුල් පරිසරයක් ද නොවී ය. විවාහ කටයුතු පවා අවුල්සහගත තත්ත්වයක තිබුණේ ය. ඉහළ පෙළේ ගෝතුවල "නිකාහ් ෂරීහ්" යනුවෙන් ජාතික විවාහ පද්ධතියක් දක්නට ලැබුණේ ය. මෙහි දී කාන්තාවෝ ගෞරවයෙන් සලකනු ලැබූහ.එනමුත් අන් ගෝතුවල විවිධ අයුරින් විවාහය සිදු කිරීම දක්නට ලැබුණේ ය.

පුරුෂයින්ට බහු භාර්යාවන් සිටි අතරම කාන්තාවන්ට ද බහු ස්වාමි පුරුෂයෝ සිටියෝය. පියාගේ භාර්යාව ද පියාගේ අභාවයෙන් පසු පුතා විචාහ කර ගත්තේ ය. "මුත්ආ" යනුවෙන් තාවකාලික විචාහ කුමයක් ද තිබුණේ ය. පියා කවුදයි මව විසින් හඳුන්වා දෙන ලදි. ස්ථිර වාසස්ථානයක් නොමැති නිසා ඔවුන්ගේ ජීවිතයේ ශිෂ්ට කුමචේදයක් නොපෙනුණේ ය. එහි දී නොයෙක් අපරාධ සිදු විය. ගෝතු මුල් කරගෙන ජනතාව තුළ උසස් පහත් භේද දක්නට ලැබුණි. යුද සිරකරුවන් ලෙස අල්ලා ගත් අය සහ මුදල් දී ලබාගත් අය වහලුන් වශයෙන් සැලකුවෝ ය. ඔවුන් හාම්පුතුන්ට උපයා දීමේ කුමචේදයක් පැවති නමුත් ඔවුන්ට කිසි ම අයිතිවාසිකමක් නොලැබුණේ ය.

තව ද පිරිමි ගැහැනු අතර උසස් පහත් භේදයක් දක්නට ලැබුණේ ය. කාන්තාවන්ට තම අයිතිවාසිකම් බොහොමයක් අහිමි විය. දර රැස් කිරීම, ආහාර පිසීම, ජලය රැගෙන ඒම, කිරිදෙවීම, නූල් ගෙතීම, ළමයින් රැකබලා ගැනීම යනාදි වැඩවල ඔවුහු යෙදුණහ. සමහර ගෝතුවල ගැහැනු දරුවන් පණපිටින් වල දමීමේ පුරුද්දක් ද තිබුණි.

#### හැසිරීම

සාතනය, මත්දුවා, පොළිය, ස්ත්‍රී දූෂණ, පළිගැනීම්, මංකොල්ල වැනි කිුයා මෙහි දී බහුල ව තිබුණි. එනමුත් ඒවා අශෝභන කිුයා ලෙස නොව ගෞරවණීය කිුයා ලෙස සැලකුණේ ය. තම මරණයෙන් පසු සුරා සූදු වැනි පුරුදු නැති අය නැවත විවාහ කර ගන්න එපා යැයි පැවසූ පුවතක් ද තිබුණි. ඉතා ම සුළු පිරිසක් මෙවැනි පාප කිුයාවලින් මිදී සිටියෝ ය. ඒ වගේ ම භාෂා නිපුණත්වය නිදහස් ආකල්ප, පොරොන්දු කඩ නොකිරීම, ආගන්තුක සත්කාර, ධෛර්යය, සරල බව, වැනි ගතිගුණ ද දක්නට ලැබුණේ ය. මේවා පසුකාලීන ව ඉස්ලාමයේ වර්ධනයට රුකුලක් විය. මෙවැනි සමාජයක් තුළ ඉස්ලාමය හඳුන්වා දෙන ලදි. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා මෙම සමාජය අල්ලාහ්ගේ පුශංසාවට ලක් වූ සමාජයක් බවට පත් කළේ ය.

#### අභාගාස

- 1. පහත සඳහන් වචනවල තේරුම ලියන්න.
  - I) ජාහිලියියා
- I I) කබීලා

III) අසබියියා

- I V) ඉගෙකු
- V) මුත්ආ
- ඉස්ලාමයට පෙර අරාබිකරයේ ගොතික ජන සමාජයක් පැවතීමට හේතු වූ කරුණු පැහැදිලි කරන්න.
- 3. එකල පිරිමි ළමුන් ඉපදුණේ නම් උත්සව පැවැත්වීම පිළිබඳ හේතු සහගත ව පැහැදිලි කරන්න.
- 4. එකල ගායකයන්ට ගෞරව දක්වන්න හේතු වූ කරුණු පැහැදිලි කරන්න.
- 5. එකල අරාබි මිනිසුන්ගේ පැවති යහපත් ගති ගුණ සහ අයහපත් ගති ගුණ වගු ගත කරන්න.





## නබි සල්ලල්ලාහු අලෛති වසල්ලම් තුමාගේ දඃවාව සහ අභියෝග





නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ මූලික අවශානාව වන්නේ අල්ලාහ් වෙතට ජනතාව කැඳවා ගැනීම යි. මෙය දෑවා යනුවෙන් කෙටියෙන් හඳුන්වනු ලැබේ. නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා මෙම කිුයාව එක් වර ම ආරම්භ කළේ නැත. ඔහු තම 40වෙනි වියේ අල්ලාහු කආලාගේ උපදෙස් මත මෙම සේවාව ආරම්භ කළේ ය. මෙය නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ ජීවිතයේ වැදගත් වෙනස් වීමක් ලෙස හැඳින්විය හැකි ය.

පුථම "වහිය" (නියෝගය) නිසා නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා තැති ගත්තේ ය. මේ ගැන අවබෝධ කර ගත්තත් එම කම්පනය සම්පූර්ණයෙන් ම පහ වූයේ නැත. මෙම අවස්ථාවේ "කම්පනයෙන් සළුව පොරවා සිටින නබි තුමනි! ඔබ නැගී සිට ජනතාවට බිය ගැන්වන නියෝගයක් කරන්න." (74:1:2) ඒ ලෙසම අන් අයටත් තමාගේ උපදේශය රැගෙන යන ලෙසත් අල්ලාහ් නියෝග කළේ ය.

මෙය පිළිගත් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පුථමයෙන් තමාගේ පවුලේ අයටත් යහළුවන්ටත් මෙය පැවසී ය. පසුව තමාගේ පවුලේ අයට සංගුහයක් පවත්වා තමාට ලැබුණු "වහිය" ගැන පැහැදිලි කළේ ය. තවද තමාට සහයෝගය දෙන ලෙස ද ඉල්ලීමක් කළේ ය. ඉන් පසු "සෆා" කන්ද මුදුනට නැඟ හඬ නඟා ජනතාව කැඳවා තමගේ පණිවිඩය පැහැදිලි කළේ ය.

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා ඉදිරිපත් කළ මෙම පණිවිඩය මක්කාවේ ජීවත් වූ කුරෛෂිවරුන්ට සහ අන් අයට අලුත් මෙන් ම තිත්ත ස්වරූපයක් ගත්තේ ය. තමා එම පණිවිඩය යාඥා වලට හාත් පසින් වෙනස් හා තම වරපුසාද අහිමි කරන බවත් කුරෛෂිවරු සිතුවෝ ය.

නබි සල්ලල්ලානු අලෛහි වසල්ලම් තුමා මුල් අවුරුදු තුන රහසිගත ව මෙම දෑවාව කර ගෙන ගියේ ය. එම අවස්ථාවේ පවුලේ කොටසක් සහ මිතුරන්ගෙ න් කොටසක් ද, සමාජයේ හොඳ මිනිසුන් යැයි කියන පිරිසකුත්, "හනීෆ්" යනුවෙන් හඳුන්වන (ජාහිලියා සමයේ අල්ලාහ් දෙවියන් සමග වෙනත් දෑ නොසැසඳු) අය ද හාම්පුතුන් විසින් කරදරවලට භාජනය කෙරුණු වහලුන් ගෙන් කොටසක් ද, ඉස්ලාමය පිළිගත්තෝ ය. මොවුන් හට "අර්කම්" රළියල්ලාහු අන්හු තුමාගේ නිවසේ දී අධාාපනය සහ ආධාාත්මික පුහුණුව ද (තර්බියා) ලබා දෙන ලදි. මෙම මුල් පාසල "දාරුල් අර්කම්" යන නමින් අදටත් සිහිවටනයක් ලෙස පවතී. තව දුරටත් පුසිද්ධ පුචාරණ කටයුතු වල නිරත වූ විට නොයෙකුත් අභියෝගවලට මුහුණ දුන්නෝ ය. අබූලහබ්, අබූජහ්ල් යන අයගේ පුධානත්වයෙන් විරුද්ධවාදීන්, පිටියට අවතීර්ණ වූහ. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාට බොරුකාරයා, හූනියම්කාරයා, පිස්සා, ගායකයා, පරම්පරාවක් නොමැති කෙනා යනාදි වදන් වලින් අවලාද නඟා තර්ජනය කළෝ ය. ඔහු වෙත අවධානය යොමු නොකරන ලෙස ජනතාවට අවවාද කළේ ය.

ඉස්ලාම් දහම ටිකෙන් ටික වර්ධනය විය. විරුද්ධවාදීන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාට ශාරීරික වද හිංසා කරන්න පටන් ගත් ඔවුහු එතුමා යන එන මංවල කටු පිරෙව්වෝ ය, බෙල්ල තද කර හුස්ම සිර කළෝ ය. ඔටුවගේ කුණු බඩවැල් ගෙන "සුජූද්" ඉරියව්වේ සිටින අවස්ථාවේ මාලයක් සේ පැළඳුවෝ ය. පුථමයෙන් කුඩා ගල්කැට වලින් ගැසුවෝ ය. පසුව තුවාල වන තරමට ගැසුවෝ ය.

නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පමණක් නොව එතුමා සමග සිටි අයට ද ගැහැනු පිරිමි භේදයෙන් තොරව සමච්චල් කළෝ ය. වහල්ලු මෙහි දී දඬි ලෙස හිරිහැරයට ලක් වූහ. සාමානා ජනතාව පවුලේ අයගෙන් ද අන් අයගෙන් ද හිරිහැරවලට ලක් වූහ. එවිට නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා හා අන් ඉස්ලාම් බැතිමත්තු ද පලිගැනීමක් නොකර සිටියෝ ය.

කුරෛෂිවරුන්ගේ තර්ජනවලට එරෙහි ව නිහඬ ව ඉවසා සිටීමට හෝ විරුද්ධ ව සටන් කිරීමට නොහැකි ව නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා තම මිතුරන් "හබෂාවට" යැව්වේ ය. පුථමයෙන් නුබුව්වත් 5 වන වසරේ දී පහළොස් දෙනෙකු ද නුබුව්වත් 7 සිය දෙනකු වශයෙන් අවස්ථා දෙකක දී පිටමං කළේ ය. මෙය දක කෝපයට පත් කුරෙෂිවරු "හබෂා" ගොස් නැවත ඔවුන් මක්කාවට ගෙන්වා ගැනීමට උත්සාහ කළෝ ය. එනමුත් එම උත්සාහය අසාර්ථක විය. යහපාලකයකු වූ "නජ්ජාෂි" මුස්ලිම් ජනතාවට ආරක්ෂාව සැලසුවේ ය. පසුව කුරෛෂිවරුන්ගේ විරුද්ධත්වය මධායේ වුව ද ඉස්ලාමය වැළඳගත් අයගේ පුමාණය අධික විය. හම්සා රළියල්ලාහු අන්හු සහ උමර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමණ්ලා ඉස්ලාමය වැළඳගත් නිසා මුස්ලිම් බැතිමතුන්ගේ ධෛර්යය

වැඩි විය. එනමුත් කුරෛෂිවරුන්ගේ තර්ජනය අඩු නොවී ය. මරණීය තර්ජනවලින් පවා අඩුවක් නොපෙනුණි. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා ආරක්ෂා කිරීමේ කාර්යයෙහි ඔහුගේ ලොකු තාත්තා නියැලී සිටියේ ය. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ පුචාරණ කියා අත්හිටුවන ලෙසත් නොඑසේ නම් එතුමන්ව තමන් වෙත භාරදෙන ලෙසත් කුරෙෂිවරු ඉල්ලා සිටියෝය. එතුමා ඒවා පැහැර හැරියේ ය. භූමියට, කාන්තාවන්ට, රන්භාණ්ඩවලට ආශාව හා මෝහය උපද්දවා නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා නමා ගත හැකි බව සිතුවෝ ය. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා සම්මුඛ ව හමු වී තම පුචාරණය අත්හරින ලෙස ඉල්ලීම් කළහ. දෙපාර්ශ්වයේ සාකච්ඡාවෙන් තීරණයකට එලඹීමට උත්සාහ කළෝ ය. මේ කිසිවකටත් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා සැලුණේ නැත.

එම නිසා නබ් සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාගේ පවුල්වලට සම්බන්ධ හාෂිම්වරු හා මුත්තලිබ්වරු සමාජයෙන් කොන් කරනු ලැබූහ. කඃබාවෙහි තහනම් නියෝග පතුය පුදර්ශනය කරන ලදි. ෂිඃබු අබීතාලිබ් යනුවෙන් වූ නිම්නයේ ඔවුහු වසර තුනක් සිර කරනු ලැබුහ. කෑමට ආහාර හෝ පානයට ජලය හෝ නොමැති ව ඔවුහු දුක් වින්දෝ ය. කුඩා දරුවන්ගේ හැඬීම මඳක් දුරට ඇසුණේ ය. මෙය බලා සිටීමට නොහැකි කිසියම් පිරිසක් රහසිගත ව උදව් කළේ ය. එවැනි අය ගැන හෙළිදරව් වූ විට ඔවුනට දඬුවම් ලබා දෙන ලදි. මෙම දුක්ඛිත ජීවිතය දුටු තරුණයෝ කඃබාවේ පුදර්ශනය කරන ලද දැන්වීම් පතිකා ඉරා විනාශ කළහ. එම නිසා නබ් සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා හා එතුමන් සමග වූ අනෙකුත් පිරිසට නිදහස ලැබුණි.

මෙසේ නිදහස් වී සුළු කාලයක දී තවත් ගැටලුවකට මුහුණ පෑමට සිදු විය. මේ දක්වා නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාට සහයෝගයට සිටි අබුතාලිබ් සහ කදිජා රළියල්ලාහු අන්හු යන දෙදෙනා ම අභාවයට පත් වූහ. මෙය කුරෙෂිවරුන්ට යහපතක් විය. පෙරටත් වඩා විශාල ගැටලු වලට නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාට මුහුණ දෙන්න සිදු විය. එම නිසා මක්කාවේ සිට තායිෆ් වෙත ගියේ ය. එහි ගෝතු නායකයන්ට තමා අල්ලාහ්ගේ දූතයා යනුවෙන් හැඳින්වූයේ ය. ඔවුන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා සමච්චලයට ලක් කළෝ ය. මැරවරයන් යොදා ගල්මුල්වලින් පහර දී බැණ වැදුනෝ ය. එම අවස්ථාවේ පවා නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා එම අයගේ යහපත උදෙසා පුර්ථනා කළේ ය. වෙනත් කළ යුතු දෙයක් නොමැති ව නැවත මක්කාවට පැමිණ "මුත්ඉම්" යන අයගේ පිහිටෙන් ජිවත් වීමට සිදු විය.

මේ අවස්ථාවේ දී මදීතා සිට (යත්රීබ්) මක්කාවට පැමිණි වන්දනාකරුවන් සමහරෙක් "අකබා" යන ස්ථානයේ දී නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා හමුවූහ. තමා අල්ලාහු තආලාගේ දූතයා බව හඳුන්වා දුන්නේ ය. මීට පෙර යුදෙව්වන්ගෙන් අන්තිම නබි තුමා පිළිබඳ ව මදක් දැන සිටි නිසා නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ පුකාශය ඔවුහු පිළිගත්තෝ ය. "යත්රීබ්" ගිය මේ අය එම අයට ද මෙම සතුටුදායක පණිවිඩය කීවෝ ය.

ඉන්පසු ඊළඟ වන්දනා සමයේ දී දොළොස් දෙනෙක් ජනයෝ මක්කාවට පැමිණ ඉස්ලාමය පිළිගත්හ. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ දේශනවලට ද සහභාගී වූහ. මේ අය සමග යන්රීබ් හි ඉස්ලාම් දේශනය සඳහා මුස්අබ් රළියල්ලාහු අන්හු යවන ලදි. ඊළඟ වන්දනා සමයේ දී (නුබුවත් 12) යත්රීබ් වැසියෝ 72 මක්කාවට පැමිණිය හ. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම්තුමා හමු වීමෙන් පසු පෙර ගිවිසුම අලුත් කරගත්හ. මෙය "බෛඅතුල් අකබා 2" යනුවෙන් හැඳින්වෙයි. මේ අවස්ථාවේ දී නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාට "යත්රීබ්" වෙත පැමිණෙන ලෙස ආරාධනයක් ලැබුණි.

එම අයගේ ආරාධනය පිළිගෙන පුථමයෙන් ඉස්ලාම් බැතිමත්හු මක්කාවේ සිට මදීනාවට හිජ්රත් ගියහ. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා ද මේ අය සමග හිජ්රත් ගිය හොත් අපට කරදරයක් වේ දෝ යන බියක් කුරෙෂිවරුන්ට ඇති විය. එමනිසා නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා ඝාතනය කිරීමට තීරණය කළෝ ය. එතුමාගේ නිවස වටා රැකවරණය යොදා තිබූ මොහොතක නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාණෝ ආරක්ෂාකාරී ව එළියට ඇවිත් අබූබක්කර්රළියල්ලාහු අන්හු තුමා සමග නොයෙක් බාධා පසුකරමින් මදීනාවට පැමිණියහ.

නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාගේ පැමිණිමත් සමග යත්රීබ්, "මදීනතුන් නබි" යනුවෙන් හැඳින්විණි. මෙහි දී මක්කා වේ විසු කල මුහුණ දීමට සිදු නොවූ අලුත් අභියෝගවලට මුහුණ දීමට සිදු විය. කුරෙෂිවරුන් මදීනාවට ගිය නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාට හෝ මුස්ලිම් ජනතාවට නිදහසේ ජීවත්වන්න ඉඩ හැරියේ නැත. ඔවුහු මදීනාවේ ජීවත් වූ යුදෙව්වරුන් මුස්ලිම් ජනතාවට කරදර කරන්න උසි ගැන්වූහ. මදීනාවේ සිට වන්දනාවේ පැමිණි අයට තර්ජනය කළහ. මදීනාවේ දකුණු මායිමේ දී පහර දීම් කළහ.

ඔවුහු සිවුපා සතුන් අත්පත් කර ගත් අතර වතුවලට ගිනි තැබූහ. අවසාන වශයෙන් මුස්ලිම් ජනතාව සමග යුද්ධ කිරීමට බල සේනාව පිරිවරාගෙන ආහ. මුස්ලිම්වරුන් කිසිම සූදානමක් නොමැති ව පාරම්පරිකව ලද පුහුණුව උපයෝගී කර ගනිමින් සටන් කළෝ ය. සේනා බලයක් ඇති කුරෛෂිවරු පරාජයට පත් වූහ. මෙහි දී මුස්ලිම්වරුන්ට මලාඉකාවරුන්ගේ උදව් ලැබුණේය. ඉන් පසු මුස්ලිම්වරුන්ට අල්ලාහ් ගැන දඬි විශ්වාසයක් ඇති විය. මෙවැනි සටන් තුනකින් පසු (බදර්, උහද්, කන්දක්) හිජ්රි 6 දී දෙපිරිස ම හුදෛබියා යන ස්ථානයේදී සාම ගිවිසුමක් ඇති කර ගත්හ. එනමුත් සුලු කාලයකදී කුරෛෂිවරු ගිවිසුම කඩ කළහ. නොකඩවා සිදු වූ සිදුවීම්වලින් පසු මක්කාව මුස්ලිම් ජනතාවගේ පාලනයට නතු විය. ඉස්ලාම් දහම වේගයෙන් වාහප්ත වීම ඇරඹිණි.

හිජ්රි පළමු වර්ෂයේ නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා යුදෙව්වරුන් සමග ගිවිසුමක් ඇති කර ගත්තේ ය. නමුත් ඔවුහු කුරෛෂිවරුන් සමග සන්ධාන ගත වී නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාට විරුද්ධ ව කුමන්තුණ කිරීමට පටන් ගත් නිසා මදීනාවේ සිට පිටුවහල් කරනු ලැබුහ. එම නිසා මදීනාව සන්සුන් විය. ඉස්ලාමීය අධිරාජාය වාාප්ත වී වර්ධනය විය. මින් පසු නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා ඉස්ලාමීය පණිවිඩය පිළිබඳ ව යාබද ව තිබෙන කුඩා රාජායන්ට සහ මහා රාජායන්ට ද ලිඛිත ව දනුවත් කළේ ය.මේ නිසා අරාබිකරයෙන් එපිට රටවල ද ඉස්ලාම් පැතිරුණේ ය. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ අභාවයෙන් පසු කාලීෆාවරුන්ගේ කාලයේ ඉස්ලාමීය අධිරාජාය පෘථුල විය.

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා තමන් වෙත පැවරුණු දේව මෙහෙය අකුරට ම ඉටු කළේ ය. තමාට හිරිහැර කළ එම ජනතාව තම පණටත් ඉහළින් සැලකුවේ ය. එතුළින් ඔවුන්ගේ සිත් දිනාගත්තේ ය. තමාට මුහුණ දීමට සිදු වූ අභියෝග ඉවසීමෙන් හා සුදුසු පරිදි හැසිරවීමෙන් එතුමාණෝ "ඉස්ලාම්" ධර්මය ජාතාන්තර බලවේගයක් බවට පත් කළේය.

#### අභාගාසය

- 1. කෙටි පිළිතුරු දෙන්න.
  - (i) දඃවා කිරීමට පුථම නියෝගය ලැබී ඇත්තේ කුමන සුරාවේ ද ?
  - (ii) කුරෛෂිවරු නබි තුමාගේ දඃවාවට විරුද්ධ වූ හේතු දෙකක් සඳහන් කරන්න.
  - (iii) නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාට විරුද්ධ වූවන් එතුමන්ට පටබැඳි නම් කිහිපයක් සඳහන් කරන්න.
  - (iv) නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාට විරුද්ධ වූ දෙදෙනෙකුගේ නම් සඳහන් කරන්න.
  - (v) ඉස්ලාම් බැතිමතුන්ගේ ආරක්ෂාවට සිටි පුබලයෙකුගේ නමක් සඳහන් කරන්න.
  - (vi) මදීනාවේ පැරණි නම සඳහන් කරන්න.
  - (vii) බෛඅතුල් අකබා යනු කුමක් ද?
- (2) නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ පුචාරය නැවැත්වීමට කුරෛෂිවරුන් අනුගමනය කළ කිුියා මාර්ග සඳහන් කරන්න.
- (3) නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා සහ හාෂිම්වරු සමාජ විරෝධයට ලක් වීමට හේතු වූ කරුණු පැහැදිලි කරන්න.
- (4) කුරෛයිෂිවරු හබෂාවේ සිට මුස්ලිම් ජාතිකයන් ආපසු ගෙන්වා ගැනීමට කළ උත්සාහය කෙටියෙන් සඳහන් කරන්න.
- (5) නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා අභියෝග ජය ගත්තේ කෙසේ ද?





## සීරාවෙහි වැදගත්කම

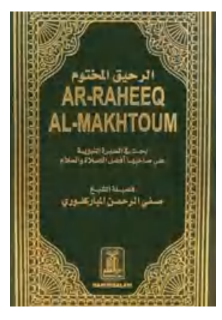


"සීරා" මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ ජීවිත කතාව ගැන කීමට භාවිත වන තනි වචනයකි. මෙම වචනය පදනම් කොටගෙන සීරාව කලාවක් ලෙස පුගුණ කොට, ලේඛන ගත වෙමින් පවතී.

මුහම්මද් තබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා සියලු දෙනාට ම පොදු යහ මග පෙන්නුම් කළ කෙනෙකි. තබි තුමනි, අප ඔබව මෙලොව සිටින සියලු මනුෂා වර්ගයාට ම අවවාද කර අනුශාසනා කරන ලෙස මෙලොවට යවා ඇත. එහෙත් තවම බහුතරයක් ජනතාව මේ පිළිබඳව අනවබෝධයෙන් සිටිති (34:28) යනුවෙන් අල් කුර්ආනය විදහා දක්වයි.

තව ද අල්ලාහ් (රබ්බු) සර්ව බලධාරියා වශයෙන් (1:1) සිටිනවා මෙන් ම නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම්තුමා (රහ්මතන් ලිල් ආලමීන්) සර්ව දූතයා වශයෙන් (21:07) සිටින්නේ ය. අල්ලාහ් (රබ්බුන්නාස්) මනුෂෳයන්ගේ ස්වාමියා වශයෙන් (114:1) සිටිනවා සේ ම නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා (කාෆ්ෆතුන් ලින්නාස්) මුළු මහත් මනුෂෳ සමාජයටම නබ් වශයෙන් (34:28) සිටින්නේ ය. එම නිසා පසු ගිය සියවස් දාහතරකටත් අධික කාලයක් තිස්සේ එතුමාගේ සීරාව ඉගෙන ගෙන ආරකුෂා කරනු ලැබිණි. මෙයට හේතු වූ කරුණු කීපයක් සඳහන් කළ හැකි ය.

- 1. ඔහු මෙලොවේ අවසාන දූතයා වෙයි. එතුමාගෙන් පසු වෙනත් දූතයකු බිහි වන්නේ නැත. එම නිසා එතුමාගේ පණිවිඩය ආරක්ෂා කළ යුතු වෙයි.
- 2. එතුමාව පිළිගෙන තම ජීවන රටාව හසුරුවා ගත් ජනතාව එතුමාගේ කාලයේ සිට අද දක්වා පැවත ඒම.
- 3. එතුමාගේ ඉතිහාසය නිවැරදි ව ලියා ආරකෂා කරගෙන ඒම සෑම කල්හි දී ම එතුමාගේ චරිතයට හානියක් නොවන අන්දමට ආරකෂා කිරීමට උත්සාහ දරීම.
- 4. එතුමාගේ ජීවිත කථාව පිළිබඳ පොත්, සියලු ම භාෂා වලින් මුස්ලිම් ජනතාව පමණක් නොව මුස්ලිම් නොවන පුද්ගලයින් විසින් ද විවිධ කෝනවලින් ලියා තිබීම.



නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාගේ සීරාව වහාකුල නොවේ. එතුමා ජීවත් වන කාලයේ දී සහාබාවරුන් විසින් එතුමා ගේ පුතිරූපය, චලනය, දේශනය, කි්යාකාරකම්, කැමත්ත, අකමැත්ත යනාදිය ඉතා සූක්ෂම ලෙස හඳුනා ගනු ලැබිණි. පසු කාලීන ව ජනතාව ඒවා සාක්ෂි සහිතව ඔප්පු කළෝ ය. එතුමාගේ ජීවිතය පිළිබඳ තොරතුරු සෙවීමට ඉදිරිපත් වූහ. ගෙයින් ගෙට ගොස් සජීවී ව දුටු අයගෙන් අසා දනගත්තෝ ය. ඒ දන ගත් තොරතුරු නැවත විමර්ශනයට ලක් කළෝ ය.

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ මිතුරන්, තාබිඊන්වරු, ඉන් පසු තබඋත්තාබිඊන්වරු, නබි තුමාගේ ඉතිහාසය ආරක්ෂා කිරීම සඳහා අසහාය උත්සාහයක යෙදුණෝ ය. එම නිසා නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා ජීවත්

වන කාලයේ ජනතාව එතුමාගේ කිුිියාකලාපය දුටුවා සේ ම අපටත් එතුමා ගේ සීරා ව කියවීමෙන් එම කිුිියා පිළිබඳ සිතින් දක ගත හැකි වන අයුරින් එම සීරාව ගොනු කොට ඇත. ශුවණය කිරීමෙන් සහ කටපාඩමෙන් ලැබුණු සීරා තොරතුරු මුහම්මද් බින් ඉස්හාක් (හිජ්රි 151) දී පුථමයෙන් ලේඛන ගත කළේ ය.

එහි නම සීරත් රසූලුල්ලාහ් යනුවෙන් හැඳින්විණි. එම ගුන්ථය පසුකාලීන ව නොලැබුණි. ඉන්පසු එම ගුන්ථය සමගාමී ව මුහම්මද් අබ්දුල් මලික් බින් හිෂාම් (හිජ්රි 218) විසින් ලියන ලද ගුන්ථය දැනටත් තිබෙන අතර සීරාවට ලියන ලද පුථම ගුන්ථ දෙක වශයෙන් මෙම ගුන්ථ දෙක සැලකේ. නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා තම සීරාව වැරදි අන්දමට හඳුන්වාදීම නොකළ යුතු යැයි තම මිතුරන්ට තරයේ අවවාද කළේ ය. කෙනකු මා ගැන බොරුවක් ගොතන්නේ ද ඔහු ඔහුගේ වාසස්ථානය අපායේ සොයා ගනු ඇත. (බුහාරි) මරියම්ගේ පුතා ඊසා අලෛහිස්සලාම් තුමාට වහාජ ලෙස පුශංසා කරනවා සේ ම කරන්න එපා යැයි කීහ. මම දූතයෙක් පමණයි. මා අල්ලාහ්ගේ දූතයෙක් යැයි පවසන්න (බුහාරි) එම නිසා එතුමාගේ සීරාව නිවැරදි ව, පිරිසිදු ව ලියා තිබේ. කියවීමෙන්, දේශන කිරීමෙන්, කියාවට නැංවී තිබේ.

එනමුත් තබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා අප මෙන් සාමානා මිනිසකු යැයි පැවසිය නොහැකි ය. ඔහු මිනිසුන් අතර අති ශුද්ධ වූ මිනිසෙකි. පෙර පසු පච්චලට සමාව දෙන ලද කෙනකු වශයෙන් මෙන් ම ද විවිධ යහපත් ගතිගුණ හිමි පුද්ගලයකු වශයෙන් ද ඔහු උසස් වේ. මුස්ලිම් වරයකු වශයෙන් එතුමාට සමීප වීම ඊමානයේ කොටසක් වෙයි. මුස්ලිම් අයට එතුමා තම පණටත් වඩා වැදගත් කෙනකි. (33:6) 'විශ්වාසවන්තයිනි ! ඔබ තුළින් නිශ්චිතව ම (අපගේ) දූතයෙක් පැමිණ සිටියි. (ඔබට යම් කරදරයක් සිදු වී) ඔබ දුකට පත් වූ විට (එය) එතුමාගේ සිත් තැවුලට හේතු වෙයි.

ඒ තරමට ඔහු ඔබ සමග සුහදශීලී ය.) ඒ අතර ම ඔහු ඔබගේ ආනිශංස නිතර ම පිය කරන කෙනකු වන අතර මනා විශ්වාසවන්තයින් වන ඔබ කෙරෙහි දයාව හා කරුණාව ඉමහත් ලෙස ඔහු තුළ ඇත.' (9:128)

'කවුරු හෝ කෙනෙක් ඔහු විශ්වාස කර එතුමා ශක්තිමත් කර එතුමාට උදවු කර එතුමත් හට පහළ වූ පුභාන්විත ධර්මය පිළිපදින්නේ ද ඔහු සමත් වූ වෙකි වැනි අල් කුර්ආන් වැකි අප හා එතුමත් අතර ඇති සබඳතා ව පැහැදිලි කරයි. එම නිසා 'ඔහුගේ ජීවත රටාව ඉගෙන ගැනීම අවශා වෙයි. එලෙස අධායනය කිරීමේ දී සෙබලා සෙන්පතියා, ශිෂායා ගුරුවරයා, අනුගාමිකයා නායකයා අනුගමනය කරනවා සේ ම සීරාව ඉගෙන ගත යුතු අතර ම එහි වැදගත්කම හඳුනාගෙන මධාස්ථ ජීවිතයක් ගත කළ යුතු යැයි මුහම්මද් අල් ගස්සාලි සඳහන් කළේ ය.



මිනිසුන් සියලු දෙනා ම එක සමාන ව සිටියත් ඔවුන්ගේ ගති ගුණ හැකියා අරමුණු කිුයාකාරකම් වෙනස් වෙයි. එනමුත් ඔවුන් සියලු දෙනා සඳහා ම වූ ආදර්ශය සීරාවේ සඳහන් වෙයි.

'සතාවශයෙන් ම අල්ලාහ්ගේ දූතයා වෙතින් ආදර්ශයක් ඇත.' (33:21) යනුවෙන් අල් කුර්ආනයේ සඳහන් වෙයි. එම ආදර්ශය නිශ්චිත කාලයකට හෝ ස්ථානයකට හෝ ජාතියකට හෝ සිමා නොකර සියලු දෙනා ම අනුගමනය කළ හැකි ය.

'දුප්පතකු වුව ද පාලකයකු හෝ පාලනය වන කෙනකු වුවද ඉගෙන ගන්නකු හෝ ජයගුාහකයකු හෝ දුකෙන් සිටින්නකු හෝ කරදර වලට ලක් වූ කෙනකු හෝ වෙනයම් ජීවන රටාවක් අනුගමනය කරන කෙනකු වුව ද සියලූම දෙනාට ආදර්ශයක් වන ජීවන රටාවක් සීරාවේ දක්නට තිබෙන බව සෙයියද් සුලෙයිමාන් නද්වි සඳහන් කළේ ය. එම නිසා සීරාව විවෘත හදවතින් ඉගෙන ගත් අය එයට යොමු වී නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා අල්ලාහ්ගේ දූතයා යනුවෙන් පිළිගෙන විශ්වාසවන්තයන් බවට වෙනස් වූ සමහරු ගැන ඉතිහාසයේ සඳහන් වෙයි.

තවත් දෘෂ්ටි කෝණයකින් බලන විට සීරාව ඉස්ලාමයේ මූලික සිද්ධාන්තවල එක් මාධායක් වෙයි. අල් කුර්ආනය හෝ වේවා සුන්නාව හෝ වේවා අපට ලබාදුන්නේ නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා ය. අල්ලාහ් ජිබ්රීල් අලෙහිස්සලාම් මගින් අල් කුර්ආනය පිළිගැන්වී ය. එය හා නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමාගේ ජීවිතය සම විය. මේ දෙක මුල් කර ගෙන ඉස්ලාමීය ජීවන කුමය හැඩ ගැසී ඇත. ඒ අනුව, මිනිසුන් නොමග යෑම වැළැක්වීම සඳහා අල් කුර්ආනය හා සුන්නාව යන දෙක ම මෙලොවට දයාද කර යන බව නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා තම අවසන් දේශනයේ දී පැවසුවේ ය. එම නිසා ඉස්ලාමීය ජීවන රටාවේ සීරාව වැදගත් තැනක් උසුලන බව සඳහන් කළ හැකි ය.

අන් අයගේ ජීවිත මරණයෙන් අවසන් වන නමුත් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ ජීවිතයට අදටත් පැවැත්මක් ඇත.

#### අභාහාස

1. පහත සඳහන් අරාබි වචනවල තේරුම දෙන්න.

සීරා සහාබා තාබිඊන් කාෆ්ෆාතූන් ලින්නාස්

රබ්බුල්ආලමීන් රහුමතන් ලිල් ආලමීන් තබඋත්තාබීඊන් රබ්බුන්නාස්

- 2. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ සීරාව සියලු ම ජනතාවට යෝග ායි, යන කාරණාව හේතු සහිත ව දක්වන්න.
- 3. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ සීරාව වහාකූල නොවී තිබීමට යොදා ගත් සාධක වගු ගත කරන්න.
- 4. සීරාව ඉගෙන ගත යුත්තේ ඇයි දැයි කෙටියෙන් සඳහන් කරන්න.
- 5. ඔබ දැනගත් සීරා ගුන්ථවල නාම ලේඛනයක් සකස් කරන්න.





## ආර්ථිකය සම්බන්ධ ඉස්ලාමීය දැක්ම



ඉස්ලාම් ආගම මනුෂා ජීවිතයේ සියලු ම අංශවලට සුදුසු මගපෙන්වීම් දක්ම සහිත ආගමක් වන අතර ආර්ථිකය හසුරුවීම පිළිබඳ ශේෂ්ඨ මගපෙන්වීමක් ද (මාර්ගෝපදේශනය ක්) ලබා දෙයි.

ආර්ථිකය යන වචනය භාවිත වන්නේ මිනිස් ශුමය නොමැති ව ළඟා කර ගත නොහැකි මිනිස් අවශාතා සැපිරීම සඳහා වූ සම්පත් හැඳින්වීම සඳහා ය. එලෙස ම මිනිසාගේ මූලික අවශාතා :ආහාර, ඇඳුම් පැළඳුම්, නිවාස හා සමාජයේ දියුණුවක් සමග ම ඇති වූ අධාාපනය, ආරක්ෂාව, සන්නිචේදනය, විනෝදය වැනි වෙනත් අවශාතා සපුරාලීම ඕනෑම ආර්ථිකයක පුධාන අරමුණ වේ. මේ සඳහා කිුයාත්මක කරන විවිධ කුම ආර්ථික කුම වන අතර එම කුම පිළිබඳ අධායයනය, ආර්ථික විදාහව නම් වේ.

ආර්ථිකය පිළිබඳ මිනිසුන්ගේ අරමුණු සහ ඒවා ළඟා කර ගැනීමට ඔවුන් දරන උනන්දුව එකිනෙකට වෙනස් ය. එම නිසා මිනිසුන්ගේ ආර්ථික මට්ටම් ද වෙනස් ය. සමහරෙක් ආර්ථිකයේ උසස් මට්ටම්වල ද, තවත් සමහරෙක් පහත් මට්ටමේ ද තවත් සමහරෙක් මධාාස්ථ ව ද සිටිති. මේ සියලු දෙනාගේ ම ආර්ථික අවශානා සපුරාලීම සඳහා ඉදිරිපත් කරනු ලබන සැලැස්ම ශ්‍රේෂ්ඨ ආර්ථික කුමයක් වේ.

මිනිසාගේ ආර්ථික අර්බුද විසදා ගැනීමට යොද ගන්නා පුධාන ආර්ථික සංකල්ප දෙකකි. එනම්,

- 1. ධනවාදී ආර්ථික කුමය
- 2. සමාජවාදී ආර්ථික කුමය

පෞද්ගලික අංශයේ උන්නතිය සඳහා මූලිකත්වය ලබා දෙන ආර්ථික කුමය ධනවාදී ආර්ථික කුමය වන අතර පෞද්ගලික අංශයට පමණක් සීමා වූ ආර්ථික අභිවෘද්ධිය පිටු දකින සම්පත් සියල්ල ජන සතු කරන ආර්ථික කුමය සමාජවාදී ආර්ථික කුමය වෙයි. මේ සංකල්ප දෙක ම මධාස්ථ නොවේ. මේ තුළින් ලෝක ආර්ථිකයේ විසඳිය නොහැකි අභියෝග රැසක් බිහි වී ඇත. නමුත් ඉස්ලාම් මධාස්ථ ආර්ථික සංකල්පයක් හඳුන්වා දී ඇත. එය පෞද්ගලික අංශයේ ආර්ථිකයට හා පොදු සමාජ ආර්ථිකයට ද යහපත ගෙන දේ.

ඉස්ලාමීය ආර්ථිකයේ මූලික සංකල්ප දෙකක් තිබේ.

- 01. (විශ්වාසය හා සම්බන්ධ) පුතිපත්තිමය කරුණු
- 02. කියාකාරකම් හා සම්බන්ධ මූලික කරුණු.
- 01. විශ්වාසය හා සම්බන්ධ පුතිපත්ති මය කරුණු :-
- ★ සියලු ම සම්පත් අල්ලාහ්ගේ ය. ඒවා මිනිසා වෙනුවෙන් බිහි කළේ ය.

ිතව ද අහසේ සහ භූමියේ තිබෙන ඒවාත් අල්ලාහ්ගේ ය. (53:31)''

භූමියේ තිබෙන සියලු දේ ඔබ වෙනුවෙන් බිහි කළේ ඔහු ය.

⋆ ධනවත්කම ගැන කියාමත් දිනයේ විමර්ශනය කරනු ලැබේ.

ඔබට අල්ලාහ් තආලා ලබා දුන් දායාද ගැන ද කියාමත් දිනයේ විමර්ශනය කරනු ලැබේ. (102:08)

- ★ පෞද්ගලික දේපල / ධනයෙන් කොටසක අයිතිය සමාජයට ද ඇත.
- ''ඔවුන්ගේ ධනයෙන් නිශ්චිත පුමාණයක අයිතිය නැති බැරි අයට සහ යාචකයින්ට ඇත. (70:24–25)''
- ⋆ ධනය ඉපැයීමට දරන උත්සාහය සාර්ථක හෝ අසාර්ථක වන්නේ අල්ලාහ්ගේ අභිමතය පරිදි ය.
- ''ඇත්ත වශයෙන් ම අල්ලාහ් තමා කැමති අයට වැඩියෙන් හෝ අඩුවෙන් ලබාදෙන්නේ (17:30)''
- ⋆ ධනය / සම්පත් මිනිසා පරීක්ෂණයට භාජනය කිරීම සඳහා ලබා දී ඇති ඒවා වේ.
- ් නිශ්චිතව ම ඔබේ ධනය හා දරුවන් ඔබ පරීකෂණයට භාජනය කිරීම සඳහා ම ඇත්තේ ය.' (64:15)

ඉහත සඳහන් විශ්වාසය හා සම්බන්ධ වූ පුතිපත්තිමය කරුණු ඉස්ලාමීය ආර්ථික කුමයේ පුාණය වෙයි. ඒ අනුව ධනවාදි සහ සමාජවාදි ආර්ථික කුම තුළින් මිනිසුන්ට ලබා ගැනීමට නොහැකි වූ නිදහස, මානසික තෘප්තිය, මානසික සුවය, ඉස්ලාමීය ආර්ථික කුමය තුළින් ලබා ගත හැකි ය.

#### 02 කුියාකාරකම් හා සම්බන්ධ මූලික කරුණු

⋆ අල්ලාහ්ට ස්තුතිය පුද කිරීම

මෙය මා ඔහුට ස්තූතිය පුද කරනවා ද නැද්ද යන්න පරීකෂා කිරීමට මාගේ දෙවියා මට දුන් දයාදයකි. (27:40)

\star සකාත්, සදකා හා වෙනත් දන මානවලින් සමාජයට හිමි කොටස ලබා දීම.

'දන් සියල්ල දුගීන්, දුප්පතුන්, දන් රැස් කරන්නන්, නවමු ඉස්ලාම් භක්තිකයින්, ණය බරින් මිරිකී සිටිනවුන්, අල්ලාහ් ගේ මග කටයුතු කරනවුන් මගීයාචකයින් හා වහලුන් නිදහස් කිරීමට හිමි අල්ලාහ් නියම, කර ඇති වගකීමකි. අල්ලාහ් සියලු දේ පිළිබඳ දැනුවත් මහා ඥනවන්තයෙකි (9:60)

⋆ වැය කිරීමේ දී සහ ඉතිරි කිරීමේ දී මධ₃ස්ථ වීම.

''(ඔබගේ ධනයෙන් කිසිවක් වැය නොකර) සියල්ල ඉතිරි කර බෙල්ලේ එල්ලා නොගනු ! තව ද ඔබගේ ධනය සියල්ල වැය කොට හිස් අතින් ද නොසිටිනු '' (17:29)

🛨 කුමන හෝ ආර්ථික කුියාදාමයක වුව ද පොළිය අන්තර්ගත නොවීමට වග බලා ගැනීම.

''පොළී ලබාගෙන පරිභෝජනය කරන වුන් ෂෙයිතාන් ආවේශ වී නැගිටින වුන් ලෙස මිස නැගිටින්නේ නැත.''(2:275)

\* අල්ලස, රැවටීම, සූදුව, දූෂණය වැනි හර පද්ධතීන්ට විරුද්ධ වූ කුියාවලින් සම්පූර්ණයෙන් ම වැළකී සිටීම.

''කෙනෙක් තවත් කෙනකුගේ දේපල අසාධාරණ ලෙස පරිභෝජනය නොකරන්න ''

''(ඔබේ මතය බොරු බව) ඔබ දැන සිටිය ද (වෙනත්) මිනිසකුගේ වස්තූන් කිසිවක් පාපයෙන් පිරුණු මාර්ගයකින්/ කුමයකින් (අසාධාරණ ලෙස අල්ලස් දී) අත්පත් කර ගැනීම ට නිලධාරීන් වෙත නොයනු'' (2:188)

\* කාලීන වශයෙන් ඇති වන ආර්ථික අවශාතා, වෙනස්වීම් හා වාාකූලතා ඉස්ලාමීය විද්වතුන් විසින් ඉජ්තිහාද් කර නිරාකරණය කළ යුතු යි.

මෙම මූලික කරුණු හේතු කොට ගෙන ඉස්ලාමීය ආර්ථික කුමය සියලු ම කාල වකවානු වලට යෝගා පරිදි සකස් වී ඇත. \* එකඟතාව මත සිදු කරන ආර්ථික කිුියාකාරකම් සාක්ෂි සහිතව ලේඛන ගත කිරීම. 'විශ්වාසවන්තයිනි! ඔබ නිශ්චිත කාල සීමාවක් සඳහා ණය දුන්නොත් එය ලිඛිත ව තබා ගැනීම යෝගා වෙයි. (2:282)

ඉස්ලාමීය ආර්ථිකයේ මෙම මූලික කරුණු දෙක සඳහා සාක්ෂි ලෙස මෙහි දී අල් කුර්ආන් වැකි පමණක් ලබා දී ඇත. මේ කරුණු ශක්තිමත් කිරීමට විවිධ හදීස් ඇත. ඒවා අල් කුර්ආන් වැකි වලට සමාන්තර වෙයි. මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා මුස්ලිම් සමාජයේ මෙම සිද්ධාන්ත කිුයාවට නංවා පෙන්වූයේ ය. එම ආදර්ශය අනුග මනය කළ කලීෆා වරුන්ගේ පාලන කාලය තුළ සිටි මුස්ලිම්වරු එහි පුතිඵල අත්දුටුවෝය.

#### ඉස්ලාමීය ආර්ථික කුමයේ වැදගත් කරුණු

#### \star දේව ගුණාංග :-

ඉස්ලාමීය ආර්ථික කුමයේ දී අල්ලාහ්ගේ මාර්ගෝපදේශය පදනම් කරගෙන ඇත. ඒ නිසා මිනිසා නිර්මාණය කළ ආර්ථික කුම තුළ ඇති අඩුපාඩු මෙන් මෙහි අඩුපාඩු කිසිවක් දක්නට නැත.

#### \* සමාජය තුළ පැන නඟින ආර්ථික උස් පහත්කම් විධිමත් කිරීම :-

ඉස්ලාම් ධර්මයේ ඇති සාර්ථක බෙද හැරීමේ කුමය මෙයට හේතු වේ. ඔබගේ ධනය ධනපතීන් අතර පමණක් රැඳීමට නොදී (අන් අයට ද ලැබීමට ධනය මෙලෙස) බෙද දෙන ලෙස අණ කරන්නේ ය. (59:7)

- \* සමාජ යහපත සහ පෞද්ගලික යහපත අතර සම්බන්ධතාවක් ඇති කිරීම :-මෙ නිසා ඉස්ලාමීය ආර්ථික කුමය ධනවාදී හා සමාජවාදී ආර්ථික කුමවලින් වෙනස් වේ.
- ★ ආධාාත්මික අවශාතා සහ ලෞකික අවශාතා ගැන සම ව සැලකිල්ලට යොමු කිරීම.

දනට පවතින ආර්ථික කුමය ලාභය හැර වෙනත් අංශවලට පුමුඛත්වයක් ලබා දෙන්නේ නැත. ඉස්ලාමීය ආර්ථිකයේ ලාභය පමණක් නොව හැඟීම්, ගතිගුණ, ශිෂ්ටභාවය සංස්කෘතිය, යනාදියට ද වැදගත් තැනක් හිමි වෙයි.

කිසි කෙනකුට අසාධාරණයක් නොවීම. මෙය ඉස්ලාමීය ආර්ථික කිුිිියාකාරකම් වල ඉතා වැදගත් අරමුණකි. අසාධාරණය කරන්නේද නැත. අසාධාරණයට ලක් වන්නේද නැත.(2:279)

#### ★ නමෳශීලිභාවය :-

ආර්ථික කුියාකාරකම් 'මුආමලාත්' වලට සම්බන්ධ නිසා ඉස්ලාම් වළක්වා ඇති සමහර දේ හැර අන් ඒවාට අනුමැතිය දී තිබේ. මෙහිදී, ආර්ථික කුියාකාරකම්වලට යොමු වීමේ දී නවාතා බොහොමයක් ඇති වීමට ඉඩ ඇත. එවිට එම නවාතා 'ඉජ්තිහාද්' යට ලක් කර 'ෂරී ආ' වට ගැලපෙන පරිදි එම නමාතා පිළිබඳ තීන්දු ලබා ගත හැක.

#### ★ බරකත් :-

ඉස්ලාමීය ආර්ථික කුමය 'වහී' පදනම් කරගෙන නිර්මාණය වී ඇත. ලෝ වැසියන් සියලු දෙනාට ම ගැලපෙන ආර්ථික කුමයක් ලෙස මෙය සැකසී ඇත. නියත වශයෙන්ම මෙය අනුගමනය කිරීමෙන් අල්ලාහ්ගේ ආනිසංස, දයාව හා බරකත් නම් වූ වර්ධනය නොඅඩු ව ලැබෙනු ඇත.

වෙනස් මත එකිනෙකට විරුද්ධ වීම ස්වාභාවික වේ. ධනවාදී ආර්ථික දර්ශනය හා සමාජවාදී ආර්ථික දර්ශනය එකිනෙකට විරුද්ධ වන්නේ ද මේ නිසා ය. ඉස්ලාමීය ආර්ථික දර්ශනය මේ දෙකට ම වෙනස් වන නිසා ධනවාදී හා සමාජවාදි ආර්ථික දර්ශනයන් ඉස්ලාමීය ආර්ථික දර්ශනයට විරුද්ධ වේ. මුස්ලිම්වරු වන අප ඉස්ලාමීය ආර්ථික දර්ශනය අප පෞද්ගලික හා සාමාජිය ජිවිතයේ දී පිළිබිඹු කිරීම හා එහි වටිනාකම ලෝ වැසියන් හට ගෙනහැර දක්වීම අපගේ වගකීමකි.මෙසේ කිරීමෙන් අපට පරලොවේ දී මෙන් ම

#### අභාගස

පහත දැක්වෙන පුශ්නවලට පිළිතුරු ලියන්න.

- 01. ඉස්ලාමීය ආර්ථිකයේ මූලික සංකල්ප වර්ග කළ හැක්කේ කෙසේ ද?
- 02. ඉස්ලාමීය ආර්ථිකය සමාජවාදී හා ධනවාදී ආර්ථික කුමවලින් වෙනස් වන්නේ කෙසේද ?
- 03. ඉස්ලාමීය ආර්ථිකයේ වැදගත්කම පිළිබඳ විස්තර කරන්න.

#### කුියාකාරකම්

"ලෝ වැස්සන් මුහුණදෙන වර්තමාන ආර්ථික ගැටලුවලට ඉස්ලාමීය පුතිපත්ති තුළින් විසඳුම් ලබා ගත හැකි ය" යන මාතෘකාව යටතේ රචනාවක් ලියන්න.





## ඉපයීමේ වැදගත්කම



මිනිසා තම ජීවිතයට අවශා දේපල රැස් කිරීම ඉස්ලාමීය දෘෂ්ටි කෝණයෙන් වැදගත් තැනක් ගනියි. තම අවශාතා තමාට ම සපුරා ගත හැකි ය. වෙනත් කෙනකුගෙන් යැපීම ඉස්ලාමීය දුක්මට අනුව පහත් කිුයාවකි.

එක් වරක් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා යම් පුද්ගලයකුගේ වැදගත් ලසුණ කිහිපයක් ඉදිරිපත් කළේ ය. එවිට ම සහාබාවරුන් කිහිපදෙනෙක් ''අල්ලාහ්ගේ දූනයාණෙනි, ඔහු අප සමග දිගු දුරක් ගමන් කළේ ය. අපි එක්තරා තැනක නවාතැන් ගත්තෙමු. ඔහු නැවත ගමන ආරම්භ කරන තෙක් සලාතයේ යෙදී සිටියේ ය. ගමනාරම්භයේ සිට නැවත නවාතැන් ගන්නා තෙක් දික්ර් කරමින් සිටියේ ය.'' යැයි කීවෝ ය. "ඔහු ගමන් කළ ඔටුවාට කෑම සපයා ඔහුට ආහාර පිළියෙළ කළේ කවු ද?" යැයි නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා ඇසුවේ ය. එවිට "අපි ඔක්කෝම" යැයි පිළිතුරු දුන්නෝ ය. "එසේ නම් ඔබ ඔහුට වඩා වැදගත් අය වෙති." යැයි කීවේ ය. (අදබුද් දූන්යා වද්දීන් ඉමාම් මාවර්දී) මෙම සිද්ධිය අන් අයගෙන් යැපෙන පුද්ගලයින්ට වඩා තම ඉපයීමෙන් ජීවත් වන පුද්ගලයින් ශේෂ්ඨ බව සාක්ෂි දරයි.

අල්ලාහ්ගේ උතුම් ම නිර්මාණය මිනිසා ය. ඔහු අනුන්ගේ ඉපයීම මත යැපෙන විට ඔහුගේ ගෞරවය අඩු වෙයි. සිඟමන් යැදීම පිළිබඳ ව ඉස්ලාම් තරයේ අවවාද කරනුයේ මේ නිසා ය.





නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා "කෙනෙක් නොකඩවා සිගමන් යැදීමේ නිරත වෙයි නම් කියමා දවසේ ඔහු මුහුණේ මස් පිඬු නොමැති ව එන්නේ ය." යැයි පැවසුවේ ය. (බුහාරි මුස්ලිම්)

එක් වරක් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා නොකඩවා වැඩ කිරීම නිසා රඑ වී ඇති කම්කරුවකුගේ අත බොහෝ වේලාවක් අල්ලා ගෙන සිටියේ ය. මෙම සිද්ධිය දුටු අය විමතියට පත් වූ විට නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා ''නිශ්චිතව ම අල්ලාහ් ඊමානය ඇති කම්කරුවා (රැකියාවක් කරන පුද්ගලයා) ට ඇලුම් කරයි'' යැයි පැවසුවේ ය. (තබරානි)

ඉපයීම ඉස්ලාමයට අනුව විවිධ හේතු මත වැදගත් වේ.

#### 01. ඉපයීම අල්ලාහ්ගේ ආනිශංස (දායද) ලබා ගැනීමට දරන වෑයමකි.

මිනිසාගේ ජීවිතයට අවශා සියලු දේ මෙම මහ පොළවෙහි තබා ඇත. මේ ගැන අල්ලාහ් මෙසේ පවසයි.

"(මිනිසුනේ) නියත වශයෙන් ම අපි මෙම මහ පොළවේ ඔබට සියලු පහසුකම් ලබා දී ඔබට ජිවත් වීමට අවශා සියලු සාධක බිහි කර ඇත්තෙමු.

(ඒ නමුත්) ඔබ තුති පුද කරන්නේ ඉතාමත් අල්ප වශයෙනි.''(7:10)

"අපි භූමිය දිග හැර එහි නොසෙල්වෙන කඳු බිහි කළෙමු. සියලුම තෘණ වර්ග (ඒවාට) සුදුසු පරිදි පැල කළෙමු. ඔබලාට සහ ඔබ ආහාර දී ඇති දඩි නොකරන අහසේ සහ පොළවේ ජිවත් වන ජිවීන්ටත් ජිවත් වීමට අවශා දේ අපි ම එහි බිහි කළෙමු." (15:19:-20)

මේ ලෙස අල්ලාහ් මිනිසා වෙනුවෙන් මැවු මහ පොළොව මත විසිරී ඇති ජීවත් වීමට මිනිසාට අවශා දැ අල්ලාහ්ගේ දයාද වෙයි. ඒවා ලබා ගැනීමට මිනිසා උත්සාහ කළොත් මිස ඒවා මිනිසා වෙත නො එයි. එම නිසා ඒවා සොයා යන ලෙස මිනිසාට උපදෙස් දෙයි. අල් කුර්ආනය ''මහ පොළොව ඔබට (ජිවත් වීමට) පහසු ලෙස සකසා දුන්නේ ඔහු යි. එම නිසා සෑම දිශාවකටම ගොස් ඔහු ලබා දී ඇති දයාද භුක්ති විඳින්න.'' (67:15)

''(ජුම්ආ) සලාතයෙන් පසු භූමියේ විසිර ගොස් අල්ලාහ්ගේ දයාද සොයා ලබා ගන්න" (62:10)

මේ අනුව ඉපයීම යනු අල්ලාහ් ගේ ආනිශංස (දයාද) සොයා යන උත්සාහයකි.

#### 2. ඉපයීම මුස්ලිම් කෙනකුගේ අනිවාර්ය කිුයාවකි.

#### මමදෙස දෙයාකාරයකට බැලිය හැකි ය.

කුමක් හෝ නොමැති ව අනිවාර්ය කුියාවක් සම්පූර්ණ නොවේ ද එය ඉටු කිරීම ද අනිවාර්ය කුියාවක් යන ඉස්ලාමීය ෂරීආ නීතිය අනුව, ඉස්ලාම් අනිවාර්ය කර ඇති වගකීම් වලින් සමහරක් ඔවුන්ගේ (ධනය) දේපල හා සම්බන්ධ වේ. උද;→ සකාත්, හජ්, පවුල් නඩත්තු කිරීම වැනි දේ ඉටු කිරීමට දේපල ධනය අවශා නිසා ඒවා සෙවීම ද අනිවාර්ය වෙයි.

ෆික්හ් කෙෂ්තුයේ විද්වතුන් අල්ලාහ්ගේ නියෝග (වගකීම්) අනිවාර්ය කුියා හඳුන්වන බවට විශ්වාස කරයි. මොවුන්ගේ විශ්ලේෂණය අනුව "අල්ලාහ්ගේ ආනිසංස (දුයාද) සොයාගොස් ලබාගන්න'' (62:10) යන දේව නියෝගය ඉපයීම (වගකීමක්) අනිවාර්ය කිුයාවක් බවට පත් කරයි.

03. ඉපයීම ඉස්ලාමයේ එක් යාඥවකි.

මුස්ලිම්වරයෙකු ඉස්ලාමීය මග පෙන්වීමට අනුව ඕනෑම කිුිියාවක් කිරීම යාඥවක් වනු ඇත. එම නිසා ඉපයීම ද මෙම මග පෙන්වීමට අනුව කිරීමේ දී යාඥවක් වනු ඇත. ඒ අනුව නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා

''යම් කෙනෙක් හලාල් වූ ඉපයීමක යෙදී වෙහෙස වු තත්ත්වයෙන් රාතිය ගත කරන්නේ ද ඔහුගේ පව් සියල්ලට ම සමාව ලැබෙනු ඇත". යැයි පැවසීය (ඉබ්නුමාජා)

ඉස්ලාම් ඉපයීම ද යාඥවක් ලෙස සලකන නිසා රැකියාවල නියුතු (උපයන) අයට පුධාන සලාතවල කුඩා සූරා පාරායනය කිරීමට අවකාශ ලබා දී ඇත.

අල් කූර්ආනය මෙසේ පවසයි.

"එම නිසා (ඔබ රාතියේ සලාත ඉටු කළොත් ) කුර්ආනය හැකිතාක් දුරට පාරායනය කරන්න. ඔබ අතර ගිලන් වූවන් සිටිය හැකි බවත් තවත් සමහරකු අල්ලාහ්ගේ ආනිසංස නොහොත් ධනය සෙවීමට පොළවේ සෑම දිශාවකට ම (කොටසකට ම) යාමට සිදුවිය හැකි නිසාත් තවත් සමහරකු අල්ලාහ්ගේ මාර්ගයේ සටන් වැදීමට යාමට සිදුවිය හැකි බවත් ඔහු මනාව දන සිටියි. ඒ නිසා ඔබගේ (නිදහස් කාලයට ගැලපෙන අවකාශ ලැබෙන පරිදි අඩුවෙන් හෝ වැඩියෙන්) ඔබට පහසු පුමාණයක් පාරායනය කරන්න" (73:20)

ඉපයීම යාඥවක් ලෙස සැලකීමට නම් ඉස්ලාමයේ අනුගමනය කළ යුතු කිුයා මෙසේ ය.

- 01. පිරිසිදු චේතනාව
- 02. මූලික වතාවත්වලට පටහැනි නොවීම
- 03. ෂරීආ නීති කඩ නොවීම

#### ඉපයීමට අදළ ෂරිආ නීති රීති

- 01. හරාම් වු දෑ අඩංගු භාණ්ඩයක් නොවිය යුතු ය. (උද:- මදාාසාර, ඌරුමස්, සොරකම් කරන ලද භාණ්ඩ)
- 02. හරාම් වූ කිුිිියා මඟින් ලබා ගත් දෙයක් නොවිය යුතු ය. (උද:- සොරකම, පොළිය හා අල්ලස්)
- 03. ජනතාවට හිරිහැරයක් හෝ රැවටීමක් වන දෙයක් නොවිය යුතු ය. (උද;- සඟවා තැබීම, මිශු කිරීම, පොරොන්දු කඩ කිරීම වැනි දේ හැර)
- 04. පොදු නීති උල්ලංඝනය කිරීමේ කිුයාවක් නොවිය යුතුය. (උද:- කළු කඩ, භාණ්ඩ පැන්නීම)
- 05. යහපත් සාරධර්මවලට පටහැනි නොවිය යුතු ය. (උද:- බොරු, තණ්හාව, වංචා, ආත්මාර්ථකාමීත්වය)

මේ දක්වා අධ්‍යයනය කළ කරුණු තුළින් ඉස්ලාම්, ඉපයීමට ලබා දී ඇති පුමුඛත්වය අවබෝධ කර ගත්තෙමු. නමුත් සමහරෙක් රැකියාවක් නොකර නිරුත්සාහයෙන් නිකරුණේ කාලය ගත කරමින් සිටිනවා දකිය හැක. මෙලෙස සිටීමට හේතු තුනක් ඉමාම් මාවර්ති තුමා පෙන්වා දෙයි.

#### 01. කම්මැලිකම :-

ඉස්ලාම් කම්මැලිකම පිළිකුල් කරයි. කම්මැලියා සෑම විට ම දුප්පත් කමින් පෙළෙන පුද්ගලයකු වශයෙන් සිටියි. මෙය නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පිළිකුල් කළ අතර කම්මැලිකමෙන් ආරක්ෂා වීම සඳහා අල්ලාහ් ගෙන් මේ පුාර්ථනා කළේ ය.



''යා අල්ලාහ් ! කම්මැලිකමෙන් සහ නොහැකියාවෙන් මා බේරා දෙනු මැන.''

එමෙන් ම එතුමන් තම උම්මත් (අනුගාමිකයින්) අලුයම අවදි වී කිුයාශීලි ව කටයුතු කළ යුතු ය යන්න සඳහා ''යා අල්ලාහ් මගේ උම්මත් (අනුගාමිකයින්) ට නුඹ අලුයම් කාලයේ දී බරකත් කරනු මැන.'' ලෙස පුාර්ථනා කළේ ය. ඒ නිසා කම්මැලිකම හේතුවෙන් උපයන්නේ (රැකියාවක් කරන්නේ) නැතිව සිටීම ඉස්ලාමයට පටහැනි වේ.

#### 02. තවක්කුල් පිළිබඳ වූ වැරදි මතය

තවක්කුල් යනු අල්ලාහ් පිළිගන්නා ඊමානය හා සම්බන්ධ කිුිිිියාවකි. අප පූර්ණ උත්සාහයෙන් යම් කිුිිියාවක නිරත වී එහි අවසාන පුතිඵලය අල්ලාහ් වෙත පැවරීම තවක්කුල් නම් වෙයි. එහෙත් සමහරු මෙය වැරදි ලෙස වටහා ගෙන ඉපයීමට උත්සාහ නොකර අල්ලාහ් වෙත පවරති. මෙය ඔවුන් තවක්කුල් ලෙස අවබෝධ කරගෙන සිටිියත්. මෙය ඉස්ලාමය පිළිගත් කිුිියාව නොවේ.

#### 03. අල්පේච්ඡ පැවතුම් හා ලද දෙයින් තෘප්තිමත් වීම:-

සමහරු ලෞකික ආශා වලට බියෙන් අධික ලෙස ඉපයීමෙන් වැළකී සිටිති. තමන්ට ලැබෙන සුළු ආදයම පුමාණවත් යැයි තෘප්තිමත් වෙති. මෙය ඉස්ලාම් ධර්මය පිළිගත් දෙයකි.

නබි සල්ලල්ලානු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පැවසුවා යැයි අබුදර්ද රළියල්ලානු අන්නු පුකාශ කරයි. "සෑම දිනක ම සූර්යයා උදවීමත් සමග මලායිකාවරු දෙදෙනකු සූර්යයාගේ දෙපැත්තේ හිඳ ආමන්තුණය කරති. මිනිසුන් හා ජින්වරු හැර අනෙකුත් සියලු දෑ එය ශුවණය කරයි."

''මිනිසුනි ඔබගේ අල්ලාහ් වෙත යන්න. අධික ව ලැබී රැවටීමට ලක් වනවාට වඩා අල්ප ව ලැබී එයින් හිත තෘප්තිමත් වීම යහපත් වේ''.

ඉස්ලාමීය ඉතිහාසය තුළ සහාබාවරු තම ධනය හා වස්තුව තුළින් අධික ලෙස යහපත් පුතිඵල රැසක් අත් කර ගත්හ. අබුබක්කර් රළියල්ලාහු අන්හු, කදීජා රළියල්ලාහු අන්හා, උස්මාන් රළියල්ලාහු අන්හු අබ්දුර් රහ්මාන් බින් අවුෆ් රළියල්ලාහු අන්හු යන අය ඒ සඳහා කදීම නිදසුන් ය.

මේ පිරිස කරන පින් දහම් දුටු අනෙකුත් සහාබාවරු නබිතුමා වෙත ගොස් 'අල්ලාහ් ගේ දූතයාණනි! ධනවතුන් අප අභිබවා යති යනුවෙන් පැමිණිලි කළෝ ය. එනිසා අපි ඉස්ලාමීය මග පෙන්වීම් උගෙන උත්සාහවන්තව උපයා යහමගෙහි වියදම් කරමු.

#### අභාගස

- 01. ඉස්ලාමයේ ඉපයීම වැදගත් වීමට හේතු වූ කරුණු පැහැදිලි කරන්න.
- 02. ඉපයීම යාඥාවක් බවට පත්වීමට නම් අනුගමනය කළ යුතු ඉස්ලාමීය මග පෙන්වීම් මොනවාද ?
- 03. ඉපයීමේ දී අවධානය යොමු කළ යුතු ෂරිආ නීති රීති මොනවා ද?
- 04. ජනතාව ඉපයීමට උත්සුක නොවීමට හේතු ලෙස ඉමාම් මාවර්ත්ති සඳහන් කරන කරුණු මොනවා ද?





# ඉපයීම I



පෙර පාඩමේ ඉස්ලාමය ඉපයීමට දෙන වැදගත්කම ගැන බැලුවෙමු. දැන් අප ඉපැයීමට දරන වෑයම් ගැන සොයා බලමු. මිනිසාට උපයාගෙන ජීවත් වීමට අල්ලාහ් විසින් බොහෝ මාර්ග සලසා දී තිබේ. ඒවා පුයෝජනයට ගැනීමට විවිධ වූ දනුම් සම්භාරයක් ද මිනිසාට ලබා දී ඇත. ඒවා උපයෝගී කරගෙන තම අවශාතා ඉටු කර ගැනීම මිනිසාගේ යුතුකම වෙයි. මේ අනුව මිනිසා සොයා ගත් රැකියා අවස්ථා බහුල ව ඇත. ඒවායින් මූලික කරුණු කීපයක් පමණක් පහත විස්තර කර ඇත්තෙමු.

#### කෘෂිකර්මය



මෙය ඉතා පැරණි මූලික ඉපයීම් කුමයකි. මෙහි කොටස් දෙකක් ඇත.

- 1. ශාක ආහාර ලබා ගැනීම සඳහා වූ බෝග වගාව.
- 2. මාංශ ආහාර ලබා ගැනීම සඳහා වූ සත්ත්ව පාලනය

මේ දෙආකාරය ම අල්ලාහ් විසින් අනුමත කළ ඉපැයීම් කුම යනුවෙන් අල් -කුර්ආනය සඳහන් කරයි.

"තව ද මැස්සක් උඩ දළුලන වැල් වර්ග ද, පඳුරු වැනි දෑවලින් යුතු විවිධ වතු

සහ රට ඉඳි වගාවන් ද විවිධ වර්ගයේ ආහාර වර්ග ලබා දිය හැකි බෝග වර්ග මෙන් ම (පෙනුමෙන් එක සමාන වූ නමුත් (රසින්) විවිධ වු ඔලිව් වර්ග දෙළුම් වර්ග වැනි පළතුරු) ලබා දුන්නේ අල්ලාහ් ම ය. (6:141)"

"(එළුවන්, ගවයන්, ඔටුවන්) වැනි බර පටවාගෙන යා හැකි විශාල සිවුපාවුන් ද කුඩා සිව්පාවන් ද (බිහි කළේ අල්ලාහ් ය) අල්ලාහ් සපයා ඇති මේවායින් ඔබට අනුභවයට සුදුසු ඒවා තෝරා ගෙන ඔබ අනුභව කරන්න. (6:142)"

හදීස් (මුලාශය පදනම් කරගෙන) මෙලොව මුල් ම මිනිසා වන නබි ආදම් අලෛහිස්සලාම් තුමා විසින් මේ දෙආකාරයේ ම කෘෂිකර්මාන්ත මෙලොවට හඳුන්වා දුන් බව දක්නට ලැබේ. ඔහුගේ දරුවන් දෙදෙනාගෙන් එක් දරුවකු 'ආබිල්' බෝග වගා කිරීම විශේෂිත රැකියාවක් වශයෙන් කරන ලද අතර දෙවනි දරුවා වන "කාබිල්" සතුන් ඇති කිරීම තමාගේ විශේෂ රැකියාවක් වශයෙන් කර ඇත. මේ අනුව මුල් සමාජයේ ගොවීන් ලෙසත්, එඩේරු ලෙසත් කොටස් දෙකක් දක්නට ලැබුණි.

අල්ලාහ් මිනිසාට මෙම රැකියා දෙකෙන්ම ජීවත් වීම සඳහා සරු බිම් සහ තෘණ භූමි ස්වාභාවික ව බිහි කර ඇත්තේ ය. මෙය අල් කුර්ආනයේ පහත අයුරින් සඳහන් වේ.

" සියලු ම මැවීම් වලට ජිවත් වීමට පහසු වන අයුරින් භූමිය සකසා ඇත්තේ ය. එහි විවිධ වර්ග වල පලතුරු ද පල බර වූ රට ඉඳි ගස් ද වැවෙයි. ධානා වර්ග මෙන් ම කුළු බඩු නිපදවන පැළෑටි ද වැවෙයි." (55:10:12)

"ඔහු විසින් සතුන් උදෙසා තණ බිම් බිහි කළේ ය. (87:04)"

බෝග වගාව සහ සත්ත්ව පාලනය මිනිසාගෙන් ගිලිහී නොයාම සඳහා නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා මෙසේ අවධාරණය කොට ඇත.

- ★ අයිතිවාසිකම් නොමැති ඉඩමක් යම් කෙනෙක් උපයෝගී කොට දියුණු කළොත් එම ඉඩමට අයිතිවාසිකම් කීමට ඔහු සුදුස්සෙක් වේ. (බුහාරි)
- ★ කෙනකුට ඉඩමක් තිබේ නම් ඔහු එහි වගා කළ යුතු ය. නොඑසේ නම් ඔහුගේ සහෝදරයකුට පිනට දිය යුතු ය. (බුහාරි)
- \* යමෙක් ගසක් සිටුවා එය ඵල දෙන තෙක් ඉවසීමෙන් රැකබලා සිටියේ ද එම ගසෙන් කවුරු ඵල පුයෝජන ලැබුව ද එය ඔහු දුන් දනයක් ලෙස අල්ලාහ් සලකයි. (අහ්මද්)

ඉහත සඳහන් හදීස් මගින් ද කෛබර් යුද්ධයේ ජයගුහණයෙන් ලැබූ කෘෂිකාර්මික ඉඩම් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා විසින් කෘෂි කර්මාන්තයේ නිරත වන්නන්ට බෙද දීම මගින් ද කෘෂිකර්මාන්තයේ වැදගත්කම හා අවශානාව විදහා දක්වයි. මේ අනුව මුඩුබිම් වල වගා කිරීම, කෘෂිකර්මය, හවුල් වහාපාර, බද්දට දීම වැනි මාතෘකා යටතේ හදීස් ගොනු කර තිබීමත් ෆික්හු ගුන්ථ වල කෘෂි කර්මාන්තය සම්බන්ධයෙන් නීති ගොනු කර තිබීමත් කෘෂි කාර්මික අංශය තුළ මුස්ලිම්වරුන්ගේ දයකත්වය විදහා දක්වයි.

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා මදීනාවට හිජ්රත් ගිය අවස්ථාවේ මදීනා වැසියන් රට ඉදි ගස් අතර පරාගනය සිදුකර එලදව වැඩි කිරීමට දරු උත්සාහය නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම්තුමා අනුමත කළහ. මෙය කෘෂි කර්මික තාක්ෂණයට නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා දුන් දිරිගැන්වීමක් ලෙස සැලකිය හැකි .

එඑවත් ඇති කිරීමේ කිුයාව පිළිබඳ තබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා තිතර පවසා,''අල්ලාහ් විසින් යවත ලද සියලු තබිවරු එඑවත් ඇති කිරීමේ කාර්යයෙහි යෙදී සිටියෝ ය,'' යැයි පැවසූ විට ''අල්ලාහ්ගේ දූතයාණනි, ඔබත් එසේ ද යැයි සහාබිවරු, විමසුවෝ ය. ''ඔව් මක්කා වැසියන් එඑවත් ඇති කළ පිටියේ මමත් එඑවත් රැක බලා ගත්තෙම්, යැයි තබි තුමා පැවසුවේ ය. (බුහාරි)

අද ජනගහනය අධික බැවින් බෝග වගාව හා සත්ත්ව පාලනය නවීන තාක්ෂණයට අනුව නවීකරණය කර ඇත. අඩු බිම් පුමාණයක කෙටි කලක් තුළ දී වැඩි පුතිලාභ ලබා ගැනීමට හැකිවන පරිදි එම තාකෂණික කුම දියුණු වී ඇත. මෙවැනි රැකියාවල නිරත වීමට අදහස් කරන අය එම කර්මාන්ත පිළිබඳ හොඳින් උගෙන අවශා තාක්ෂණික උපදෙස් වෘත්තීය විශේෂඥයන්ගෙන් ලබා ගෙන තම ආර්ථිකය දියුණු කිරීමට උත්සාහ දරීම ඉස්ලාම් හි පුශංසනීය කරුණක් වේ.

#### කර්මාන්ත

කර්මාන්ත යනුවෙන් අදහස් කරන්නේ මිනිසා තම දැනුම හා හැකියාව උපයෝගී කරගෙන යම් අමු දවායක් යොද තමන්ට අවශා නිමි භාණ්ඩයක් නිෂ්පාදනය කිරීම ය. විවිධ වූ කර්මාන්ත වර්ග ඇත. මෙයින් ඉතාමත් ම පැරණි කර්මාන්ත ලෙස පේෂ කර්මාන්තය හා වඩු කර්මාන්තය සැලකිය හැක.

මේ පිළිබඳ ඉමාම් ඉබ්නු කල්දූන් පවසන ආකාරයට, ඉද්රීස් අලෛහිස්සලාම් තුමා පේෂ කර්මාන්තය හඳුන්වා දුන් බව පුකට කරුණකි. එතුමාට පසු පැමිණි නූහ් නබි තුමා ගැන සඳහන් කරන විට එතුමාගේ නැව දව හා ඇණ භාවිතයෙන් නිපදවා තිබුණි. මෙමගින් නූහ් නබි තුමා වඩු කර්මාන්තයේ නියැලී සිටි බවට අල් කුර්ආනයේ සූරතුල් කමර්හි 13 වන වැකියේ සඳහන් වේ. (මුකද්දිමා).

පසු කාලීනව නබි සකරියා අලෛහිස්සලාම් තුමා වඩු කර්මාන්තයේ නියැලී සිටි බව සහීහ් මුස්ලිම් ගුන්ථයේ ඇතුළත් හදීසයක සඳහන් වෙයි.

කර්මාන්ත සෙෂ්තුයේ ලෝහ කර්මාන්තය ඉතා වැදගත් වේ. බොහෝ භාණ්ඩ නිෂ්පාදනයේ දී එය අමු දුවායක් ලෙස භාවිත වේ. ලෝහවල වැදගත්කම හා එය යොද නිමි භාණ්ඩ නිෂ්පාදනය කිරීමේ තාක්ෂණික දනුම අල්ලාහ් විසින් දවූද් අලෛහිස්සලාම් තුමාට පිරිනැමු බව අල් කුර්ආනයේ සඳහන් වෙයි.

යකඩ අපි ම පහළ කළෙමු. එහි පුබල ශක්තියක් ද මිනිසාට පුයෝජන රාශියක් ද තිබේ.(57:25)

දවූද් අලෛහිස්සලාම් තුමාට යකඩ මෘදු කර දුන්නෙමු. පූර්ණ වැසුම් නිෂ්පාදනය කරනු. ඒවායේ පරිමාණය නිර්ණය කරනු මැනවි. (34:10-11)

යකඩ භාවිත කර විශාල බිත්ති බැඳීම සහ අමුණු නිර්මාණය කිරීමේ කාර්යයෙහි "දුල්කර්නෙන්" රජ සෙන්පතියා යෙදී සිටි බව සූරා අල් කහ්ෆ් හි සඳහන් වෙයි. (94:96)

කුි.ව. 18 වන සියවසෙහි ඇති වූ කාර්මික විප්ලවය නිසා නව තාක්ෂණය යොද නව නිර්මාණ බිහි විය. මේ සියල්ල අල්ලාහ්ගේ නිර්මාණයක් වන මිනිසා විසින් තම අවශාතාවන් ඉටු කර ගැනීම සඳහා තම දැනුම උපයෝගී කර ගැනීමෙන් වූ විපර්යාසයකි. මේ අනුව මහ පොළොවේ විවිධ සම්පත් උපයෝගී කර ගෙන නිෂ්පාදනය කිරීමට ඥනය සහ හැකියාව ලබා දුන් අල්ලාහ්ට ම, තුති පුද කළ යුතු ය.



කර්මාන්ත මහා පරිමාණ කර්මාන්ත සහ කුඩා කර්මාන්ත (ගෘහ කර්මාන්ත,) යනුවෙන් වර්ග දෙකකි. මහා පරිමාණ කර්මාන්තවලට විශාල පුාග්ධනයක් හා විශාල මිනිස් ශුමයක් ද අවශා වේ. කුඩා කර්මාන්ත වල දී සුළු මුදලක් හා තම ශුමය පමණක් වුවද යොද නිපැයුම් කළ හැකි ය. ඇඳුම් මැසීම, ආහාර නිෂ්පාදනය, යන්තු සූතු අලුත්වැඩියාව, පොත් බැඳීම, මුදුණ වැඩ, හා අත්කම් නිපැයුම් සුළු කර්මාන්ත සඳහා නිදසුන් ලෙස සඳහන් කළ හැකි ය.

මෙම කර්මාන්ත ද කෘෂි කර්මාන්තය මෙන් ම වැදගත් රැකියාවකි. එක් වරක් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගෙන් උසස් ම රැකියාව කුමක් දැයි විමසූ විට එතුමා පැවැසුවේ කර්මාන්ත සහ බොරුවෙන් තොර වෙළෙදාම බවයි. (අහමද්) තවත් අවස්ථාවක ''කෙතෙක් තම අත් දෙකෙන් උපයා අනුභව කරන ආහාරයට වඩා හොඳ ආහාරයක් නොමැත ඇත්ත වශයෙන් ම අල්ලාහ්ගේ දූතයකු වන දුවුද් අලෛහිස්සලාම් තුමා තම අත් දෙකෙන් උපයාගෙන අනුභව කළේ ය. (බුහාරි)

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ කාලයේ පුරුෂයින් මෙන් ම ස්තීහු ද කර්මාන්ත කර ජීවත් වූහ. නිදසුනක් වශයෙන් "උම්මහාතුල් මුඃමිනීන්" වරුන්ගෙන් කෙනකු වන සෛනබ් බින්ත් ජහස් රළියල්ලාහු අන්හු තුමිය දැල් වියා ජීවත් වූවා ය.

කුමන රැකියාවන් කළ ද එහි හලාල් - හරාම් තිබීම සාමානා දෙයකි. එම නිසා මුස්ලිම් බැතිමතුන් වන අප, අපගේ රැකියාව ඉස්ලාමීය ෂරිආ නීතියට අනුගත වී ඒ අනුව කිරීම අතාවශාය.

කර්මාන්ත කෝතුයේ වර්ධනයට රුකුලක් වන්නේ ඒ ඒ අවස්ථාවේ දී සොයාගනු ලබන නව සොයා ගැනීම් වේ. එම නිසා අපි නව මං පෙත් වලින් සිතා අපගේ නව හැකියාවන් වැඩි කිරීමට උත්සාහ කරමු. අල්ලාහ්ගේ දයාව සොයා ලබා ගැනීමට අප උත්සාහ කිරීමේ දී විවිධ වූ මාර්ග අපට පාද දෙන්නේ ය.

ලෝකය එහි ජීවත් වන සියලු මිනිසුන්ට පොදු වූවකි. මෙහි දී උත්සාහවන්තයා තම උත්සාහයේ පුතිඵල නෙළා ගනී. ඉස්ලාමීය රටාව තුළ කුියා කරන පුද්ගලයා තම උත්සාහයේ පුතිඵල පරලොව දී හිමි කර ගනියි.

#### අභාගසය

- 01. කෘෂිකර්මාන්තයේ කොටස් දෙක පවසන්න.
- 02. මෙම කොටස් දෙක පිළිබඳ ව ඇති අල් කුර්ආන් හා අල් හදීස් මූලාශුය වෙන් වෙන් ව ලැයිස්තුගත කරන්න.
- 03. මුස්ලිම්වරු කර්මාන්ත කෙෂ්තුයේ නිරත විය යුතු ය යන්න ඉස්ලාම් අවධාරණය කරන්නේ කෙසේ ද?





## II මඩිපල



#### වෙළෙඳම

එක්තරා භාණ්ඩයක හෝ දේපලක අයිතිය ලබා ගෙන තවත් කෙනකුට එහි අයිතිය ලබා දීම වෙළෙඳම වෙයි. කෘෂි කාර්මික නිෂ්පාදන හෝ වෙනත් යම් කර්මාන්තයක නිෂ්පාදන ජනතාව අතට පත් වන්නේ වෙළෙඳාම මගිනි. ඒ අනුව වෙළෙන්දා, නිෂ්පාදකයා සහ පාරිභෝගිකයා අතර සිටින අතරමැදියෙකි. එම නිසා වෙළෙඳම ඉස්ලාම් අනුමත කළ අතර එම සේවාව අගය කර ඇත.

'විශ්වසනීය වෙළෙන්දෝ (පරලොව දි) නබිවරුන් සමග සිටිති.'(තිර්මිදි)



වෙළෙඳාම යනු සංකීර්ණ ඉපැයීම් කුමයකි. සමහරු වෙළෙඳම හා පොළිය වෙන් කර හඳුනා ගැනීමට නොහැකි ව පසුතැවිලි වෙති. තවත් සමහරු වෙළෙඳාම, හලාල් වීම සඳහා අනුගමනය කළ යුතු කොන්දේසි ගැන නොතකා ලාභ ලැබීමේ චේතනාවෙන් ම පමණක් නිදහසේ වෙළෙඳාමෙහි යෙදී සිටිති. එම නිසා සංකීර්ණ ආර්ථික කුමය තුළ උපදින ගැටලු අල් කුර්ආනය සහ සුන්නාව උපයෝගී කරගෙන නිරාකරණය කරමින් ඒ සඳහා අනුගමනය කළ හැකි හලාල් වූ කිුියා පිළිවෙත් හා ඉස්ලාමීය නීති රීති පිළිබඳ ව විද්වත්හු පැහැදිලි කර ඇත. මුස්ලිම් වහාපාරිකයකු මේවා සියල්ල දන වෙළෙඳාම් කිරීම අනිවාර්ය (ෆර්ලු) වෙයි.

උමර් රළියල්ලානු අන්නු තුමා වෙළෙඳපොළට ගොස් වෙළෙඳාම සම්බන්ධ වූ නීති රීති පිළිබඳ ව නිසි අවබෝධයක් නොමැති අය වෙළෙඳාම් කිරීම තහනම් යැයි කීවේ ය. මක් නිසා ද යත් එවැන්නන් ගේ වෙළෙඳාම තුළ දැනුවත් ව හෝ නොදැනුවත් ව පොළිය අන්තර්ගත විය හැකි යැයි එතුමන් අවවාද කළේ ය.

ඉස්ලාමීය දැක්මට අනුව, වෙළෙඳාමක් අනුමත වීමට මූලික කරුණු කිහිපයක් හා කොන්දේසි කිහිපයක් සම්පූර්ණ විය යුතු ය.

#### වෙළෙඳාමෙහි මූලික කරුණු:-

- 1. ගැනුම්කරු විකුණුම්කරු
- 2. වෙළෙඳ භාණ්ඩ
- 3. ඊජාබ් කබූල්

#### ගැනුම්කරු- විකුණුම්කරු

- 1. නිසි වයසට පැමිණි අයෙකු විය යුතු ය.
- 2. සිහි බුද්ධියක් ඇති කෙනෙකු විය යුතු ය.
- 3. වෙළෙඳාම පිළිබඳ මනා දැනුමක් ඇත්තෙකු විය යුතු ය.

#### වෙළෙඳ භාණ්ඩ

- 1. විකුණුම්කරුට අයිති විය යුතු ය.
- 2. ගැනුම්කරුට භාරදිය හැකි තත්ත්වයක තිබිය යුතු ය.
- 3. අත්පිට තිබිය යුතු ය.
- 4. ඉස්ලාමීය ෂරීආවට අනුව පිරිසිදු හා පුයෝජනවත් භාණ්ඩයක් විය යුතු ය.

#### ඊජාබ් - කබූල්

ඊජාබ් යනු විකුණන්නා තමා විකුණූ භාණ්ඩය විකුණූ බවටත් කබූල් යනු මිල දී ගන්නා තමා එය තෘප්තිමත් ව පිළිගන්නා බවත් පුකාශ වීම ය. මෙය වාචික ව හෝ ලිඛිත ව හෝ දනට කිුියාත්මක වන වෙනත් කුමයකට හෝ සිදු විය හැක.

#### වෙළෙඳ ගනු දෙනුවේ දී තහනම් කළ දේ

- 1. අනවශා දිවුරීම
- 2. කිරුම් මිණුම් වංචා
- 3. සැඟවීම
- 4. අධික මිළ තැබීම
- 5. මිශු කිරීම
- 6. බොරු කීම
- 7. රැවටීම
- 8. පොදු නීතිරීති උල්ලංඝනය කිරීම

වෙළෙඳාමේ දී විකුණන්නා සහ මිල දී ගන්නා ඉහත දැක්වෙන ඉස්ලාමීය සිද්ධාන්ත අනුගමනය කර වෙළෙඳාමේ යෙදීමෙන් විවිධ පුයෝජන ලබා ගත හැකි ය. ඒ අතුරින් සමහරක් පහත දක්වේ.

- 1. ඔවුන්ගේ ගනුදෙනු කිුයාවලිය නැමදුමක් බවට පත් වේ.
- 2. මිල දී ගන්නා සහ විකුණන්නා අතර සුහදතාවයක් ඇති වෙයි.
- 3. වෙළෙඳුමේ ස්ථාවරත්වයක් ඇති වෙයි.
- 4. අනවශා දෝෂාරෝපණ වලින් ආරක්ෂාව ලැබේ.
- 5. හරාම් වන ගනුදෙනු වලින් මිදිය හැකි ය.

එම නිසා වෙළෙඳාම් කටයුතුවල දී ඉස්ලාමීය සීමාවන් තුළ එම කටයුතු කිරීමෙන් දෙලොවට ම පුයෝජන වත් අන්දමට කිුිිිියා කරමු.

#### සේවාවන්

ඉපැයීමට දරන උත්සාහයන් අතර සේවා සැපයීම ද එකකි. කෙනකු තවත් කෙනකුට සේවාවක් ලබා දී ඒ සඳහා වැටුපක් ලබා ගැනීම සේවා තත්ත්වයේ රැකියාවක් යැයි කියනු ලැබේ. සේවකයාගේ දැනුම, හැකියාව, කාලය, ශුමය, ආදිය ඔහුගේ ධනය වේ. එක් සේවා වෘත්තිකයකු තමාගේ දැනුම හැකියාවට අදළ විවිධ සේවාවන් ලබා දී එයට උචිත වේතනයක් ලබා ගැනීම ඉස්ලාමය පිළිගත් සිද්ධාන්තයකි. සේවා සපයන රැකියා කොටස් දෙකකට වර්ග කළ හැක.

- (අ) බුද්ධිය සම්බන්ධ (ගුරු වෘත්තිය, ලිපිකාර වෘත්තිය)
- (ආ) කායික ශුමය (සුලු සේවකයන්, කම්කරුවන්, ආරකෘක සේවා)

මේවායින් අධික පිළිගැනීමක් හා වැටුපක් ලබා දෙන සේවාවන් හා එසේ නොමැති සේවාවන් වශයෙන් සමාජීය බෙදීමක් පවතින නමුත් ඉස්ලාම් මගින් කෙනකු කරන රැ කියාව අනුව ඔහුගේ තත්ත්වය මැන බලන්නේ නැත. කරන රැකියාව කුමක් වුවත් එම රැ කියාවට සහ එහි නිරත වන පුද්ගලයාට ඉස්ලාම් හි පූර්ණ පිළිගැනීමක් ඇත. එම නිසා නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා "ඔබලාගෙන් කෙනකු තමා සතුව ඇති ලණුවක් රැගෙන ගොස් දර රැස් කර එකට බැඳ එම දරමිටි තම කර මත තබා රැගෙන විත් විකිණීම ජනතාවගෙන් සිඟා කෑමට වඩා ශේෂ්ඨ චේ" යැයි පැවසී ය.

ඉස්ලාමීය දක්මට අනුව එක් එක් පුද්ගලයා අල්ලාහ් තආලාගෙන් විශේෂ හැකියාවන් ලබා ඇති කෙනෙක් වේ. ඔහු තම හැකියාව හඳුනාගෙන එයට අදළ රැකියාව කිරීම වැදගත් ය. කීර්තිය, වැටුප යන දේ සඳහා තමාට නොහැකි නුසුදුසු රැකියාවක් කිරීම ඉස්ලාමය කිසිවිටක පිළිගන්නේ නැත. අබූදර් අල් කිෆාරි රළියල්ලාහු අන්හු තුමා නබ් සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා වෙත පැමිණ "අල්ලාහ්ගේ දූතයාණනි ! මා යම් තනතුරකට පත් නොකරන්නේ ද?"යනුවෙන් විමසුවේ ය. එයට නබ් සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා තම හස්තයෙන් ඔහුගේ උරහිසට තට්ටු කර අබුදර් ඔබ දුබල පුද්ගලයෙකි තනතුරක් යනු අති විශාල වගකීමකි. තනතුරට සුදුසු පුද්ගලයා එය ලබාගෙන එහි රාජකාරි ඉටු නොකළොත් එලොවේ දී දුක සහ පසුතැවිල්ලට එය හේතුවක් (මුස්ලිම්) වේ.

තවදුරටත් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා "විනිශ්චයකරුවන් වර්ග තුනක් ඇත. ඔවුන්ගෙන් එක් පිරිසක් ස්වර්ගයේ ද තවත් පිරිසක් නිරයේ ද සිටිති. ස්වර්ගයේ සිටිනා අය කවරකු ද යත් සතාය යථාර්ථය අවබෝධ කරගෙන ඒ අනුව තීන්දු ලබා දුන්නවුන් වෙති. සතා වටහාගෙන එයට පටහැනි ව විරුද්ධ තීන්දු ලබාදුන් අය හා අවබෝධයකින් තොරව තීන්දු ලබාදුන් අය නිරයේ සිටිති" යැයි කීවේ ය. (තිර්මිදි) අල්ලාහ් තම ගැත්තන්ගෙන් බොහෝ දෙනකුට එකිනෙකට චෙනස් වූ දඤතා හා කුසලතා ලබා දී ඇත. ඔවුන් තමන්ට ගැළපෙන ඉපයීම් කුමය සොයා ඒවා ළඟා කර ගැනීම පුශංසනීය කරුණක් වේ. එසේ නොමැතිනම් ඔවුන් අල්ලාහ් විසින් ලබා දුන් ආනිශංස (දයාද) අපයෝජනයට ලක් කළ අය ලෙස සැලකේ.

සේවා වෘත්තිය නවීන ලෝකයේ වහාප්ත වී ඇත. රටක ආර්ථික සංවර්ධනයට මෙම අයගේ දයකත්වය ඉතා වැදගත් වෙයි. සේවා වෘත්තින් හි සිටින සෑම කෙනකුම කවදත් ගෞරවයට ලක් විය යුතු ය. ඔවුන්ගේ සේවාව අවතක්සේරු නොකර නියමිත සේවාවට නියමිත වැටුප උචිත වෙලාවේ ම පිරිනැමිය යුතු ය. සේවකයාගේ ඩහදිය වියලීමට පෙර ඔහුගේ වැටුප ගෙවීම අනිවාර්ය බව නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා අවවාද කළේ ය.

සේවක අයිතිවාසිකම්වලට ඉස්ලාම් මුල්තැන දෙනවා සේම ඔහුගේ සේවාව පිළිබඳව ද අවධාරණය කරයි. තමා ලබාගන්නා වැටුපට සරිලන හා ඒ සඳහා වූ ගිවිසුමකට යටත් ව සේවය ලබා දීම ඔහු සතු වගකීමකි. පහත සඳහන් අල් කුර්ආන් වැකිය මෙය තහවුරු කරන්නේ ය. කිරුම් මිනුම් වල දී වංචා කරන අය විනාශ යි. ඔවුන් ජනතාවගෙන් ගන්නා විට වැඩියෙන් කිරන අතර දෙන විට අඩුවෙන් කිරා දෙයි. අත් අය පාඩුවට ලක් කරයි. (83:1.2.3)

වාහපාරයට සෘජු ව සම්බන්ධ වන අල් කුර්ආන් වැකි සේවා කෙෂ්තුයට ද බලපානු ඇත. අධික වැටුපක් බලාපොරොත්තු වන සේවකයා තම සේවාවේ අඩුවක් කළහොත් ඔහු අල්ලාහ්ගේ සාපයට ලක්වෙයි. එම නිසා සියලු ම සේවා එම විශ්වාසයෙන් යුතු ව කළ යුතු යි. ඒ තුළින් තමාගේ සේවාව යහපත් පුණා කටයුත්තක් බවට පත්කර ගැනීමේ අවකාශය ලැබෙනු ඇත.

#### අභාගස

- 01. වෙළෙඳාමේ මූලික කරුණු හා ඒවායේ කොන්දේසි සඳහන් කරන්න
- 02. වෙළෙඳ ගනුදෙනු වල දී තහනම් කරන ලද දේ කුමක් ද?
- 03. වෙළෙඳාමේ දී ඉස්ලාමීය මග පෙන්වීම අනුගමනය කිරීමෙන් ලැබෙන කුසල් ලැයිස්තු ගත කරන්න.





මිනිසාට හුදෙකලාවේ ජීවත්වීම අපහසු ය. සමාජිය ජීවිතයට මිනිසා වඩාත් නැඹුරු ය. හුදෙකලාවේ ජීවත් වන විට ඉස්ලාම් පවරා ඇති අනිවාර්ය කි්යාවන් කිසිවක් ඔහුට කළ නොහැකිය. සමාජයේ වගකීමක් වන ෆර්ලු කිෆායා තනි ව අනුගමනය කිරීම අපහසු ය. එම නිසා අනිවාර්යයෙන් ම සමාජය සමග ජීවත් වීම සහ ඥාති සබඳතා වර්ධනය කිරීම අවශා වේ. මෙසේ සමාජය සමග ජීවත් වීමේ දී හා සමාජ සබඳතා ශක්තිමත් කිරීමේ දී අනුගමනය කළ යුතු සීමාව නිර්ණය කිරීමට අජ්නබී මහ්රම් නීති රීති අවශා වේ.

පුථමයෙන් මහ්රම් යන වචනය අවධානය යොමු කරමු. මෙම වචනය වෘවහාරයේ දී "හරාම්" යන තේරුම ගෙන දෙයි. පවුලේ නෑකම හේතුවෙන් හෝ වෙනත් යම් හේතුවක් නිසා හෝ ස්තුියකට විවාහ කර ගැනීමට තහනම් වූ පුරුෂයා පිළිබඳ ව හා පුරුෂයාට විවාහ කරගැනීම තහනම් වූ ස්තුීය හැඳින්වීමට මෙම වචනය භාවිත කෙරේ. පහත සඳහන් ලේඛනයේ පිරිමින්හට විවාහ කිරීමට නුසුදුසු ස්තුීහු වෙති. මේ සඳහා (මහ්රමී) යන වචනය භාවිතා වේ. මේ අයගේ විරුද්ධ පාර්ශවය ස්තුීන් හට මහ්රමී වෙයි.

#### පවුල් නැකම

- ★ මව, මවගේ මව.
- ★ දුව, දුවගේ දූවරුන්, පුතාගේ දූවරුන්.
- ★ සහෝදරිය,
- \star මවගේ හා පියාගේ වෙනත් විවාහ මගින් බිහි වූ ගැහැණු දරුවන්.
- ★ පියාගේ සහෝදරිය.
- ★ මවගේ සහෝදරිය.
- ★ සහෝදරයාගේ දුව.
- $\star$  මවගේ හා පියාගේ වෙනත් විවාහයකින් බිහි වූ පරිමි දරුවන්ගේ දූවරුන්.
- ★ සහෝදරියගේ දුව.
- ★ මවගේ හෝ පියාගේ වෙනත් විවාහයකින් බිහි වූ ගැහැණු දරුවන්ගේ දූවරුන්.

#### කිරි නෑකම

- ★ කිරි පෙවු මව, ඇයගේ මවුවරුන්, පියාගේ මව.
- ★ කිරි නෑකමේ දූව, දූවගේ දූව, පූතාගේ දූව.
- ★ කිරිනැකමේ සහෝදරිය, මවු පාර්ශවයේ සහෝදරිය, පිය පාර්ශවයේ සහෝදරිය.
- ★ කිරි පෙවු මවගේ සහෝදරිය.
- ★ කිරි නෑකමේ පියාගේ සහෝදරිය.
- ★ කිරි නෑකමේ සහෝදරයාගේ දූව.
- ★ කිරි නෑකමේ සහෝදරියගේ දුව.

#### විවාහක නෑකම්

- ★ භාර්යාවගේ මව
- ⋆ භාර්යාවගේ දුව
- ⋆ පුතාගේ භාර්යාව
- ⋆ පියාගේ භාර්යාව

ඉහත සඳහන් "මහ්රම්" යන ලේඛනයේ ඇතුළත් නොවූ අය "අජ්නබි" යන ගණයට අයත් වෙයි. අජ්නබි යන වචනය දුර නෑකම, නවකයා, නෑකමක් නැති කෙනා, සම්බන්ධයක් නොමැති කෙනා වැනි විවිධ තේරුම් දරයි.

දත් අප විවාහ වීමට අනුමත කළ අජ්නබි වූ අය පිරිමි සමග ආශුය කිරීමේ දී අනුගමනය කළ යුතු කරුණු පිළිබඳ අවධානය යොමු කරමු.

#### 01. පහත බැලීම :- (බැල්ම පාලනය කර ගැනීම)

ශරීරයේ අව්රතයට අයත් කොටස් දෙස බැලීම හෝ කාමාශාවෙන් බැලීම හේතුවක් හෝ අවශාතාවක් හෝ නොමැති ව නොකඩවා බැලීම යන ඒවායින් වැළකී සිටීම. තිදෙනකුගේ ඇස් අපාය නොදකි. එනම් ;

- අල්ලාහ්ගේ යහ මගට නිදි මැරූ ඇස්.
- අල්ලාහ්ගේ බිය බැතියෙන් හැඬූ ඇස්.
- අල්ලාහ් විසින් තහනම් කළ දෙය නොබැලූ ඇස්.

- 02. කාන්තාව අව්රතය සම්පූර්ණයෙන් ම වැසෙන පරිදි හා ගරුත්වය රැකෙන පරිදි ඇඳුම් ඇඳීම.
- 03. ඇවිදීම, ඇඳුම් ඇඳීම, හැසිරීම හා කථා කිරීම වැනි සියලු කරුණු ඉස්ලාමීය චාරිතුයට අනුව පිළිපැදීම.
- 04. පිරිමින්ගේ හැඟීම් ඇවිස්සෙන කුියාවල නොයෙදීම සුවඳ විලවුන් ආලේපනය, ඉමහත් ලෙස අලංකාර වූ ඇඳුම් ඇඳීම වැනි කිුිිිිිිිිි නිවසට පමණක් සීමා කිරීම. මාර්ගයේ ගමන් කරන විට සමාජය පරිහානියට පත් වන අන්දමට හැසිරීමෙන් වැළකී සිටිය යුතු ය.
- 05. අජ්නබි වූ ස්ත්රී පුරුෂ යුගලය හුදෙකලා වීමට ඇති අවස්ථා සීමා කළ යුතු යි. ඔබගෙන් (පිරිමි) කෙනෙක් වෙනත් කාන්තාවක සමග හුදකලාවේ සිටි විට එම දෙදෙනා සමග තුන්වැන්නා වශයෙන් ෂෙයිතාන් සිටින්නේ ය. (බස්සාර්)
- 06. සමාජ යහපත සහ අවශාතා වෙනුවෙන් පමණක් ස්තී පුරුෂ දෙපාර්ශ්වය ම හමු වන අවස්ථා සංවිධානය කළ යුතු වේ. ස්තිය ඇගේ දුරස් කරන, ඇය අපකීර්තියට පත් කරන, ඇගේ මූලික කර්තවාවලින් ඇය ඇත් කරන ආකාරයේ කිුියා (ඇගේ ස්වාභාවික ස්වරූපයෙන්) ස්තී පුරුෂ දෙපාර්ශ්වය පමණක් නොව මුළු මහත් සමාජය ම විනාශය කරා යොමු කරවයි.

අපේ යහපත සඳහා ඉස්ලාම් අපට පනවා ඇති සීමාවන් අනුගමනය කර ඥතිත්වය පණ ගැන්විය යුතු ය. එම නිසා මනා සබැඳියාවක් ඇති විය හැකි ය.

#### අභාගස

- 01. ස්තීු පුරුෂ දෙපාර්ශ්වය සාකච්ඡා කිරීමේ දී අනුගමනය කළ යුතු නීති රීති මොනවා ද? මෙය අනුගමනය නොකිරීමෙන් සමාජයට වන හානිය සඳහන් කරන්න.
- 02. සීමා රහිත ස්තී පුරුෂ සම්බන්ධතා නිසා සිදු වූ හානි තුනක් පිළිබඳ පුවත්පත් වල පළ වූ පුවත් පදනම් කර ගනිමින් විස්තර කරන්න.
- 03. මහ්රමී අජ්නබී යන සංකල්ප දෙක අතර ඇති වෙනස්කම් පැහැදිලි කරන්න.





### මානව අයිතිවාසිකම්



ඉස්ලාම් මිනිස් ජීවිතයේ සියලු අංශවලට මග පෙන්වන ආගමකි. ඒ තුළින් මිනිසාගේ පෞද්ගලික, පවුල්, සමාජ ජීවිතයේ යහපත පිළිබඳ සියලු අංශවලට අවශා නීති රීති සම්පාදනය වී ඇත.

මිනිසා මිනිසකු ලෙස ජීවත් වීමට වගකීම් අවශා වනවා සේ ම අයිතිවාසිකම් ද අවශා ය. අල්ලාහ්ගේ විශේෂිත මැවීමක් වන නිසා සියලු මිනිසුන් එක සමාන අයිති වාසිකම් ඇත්තෝ වෙති. කුමන කාලයක කුමන පරිසරයක ජීවත් වන කෙනෙකු වූව ද ඔහුගේ රට, ජාතිය, දේශපාලනය, සමාජ ආර්ථික අධාාපනික පසුබිම කුමක් වුව ද ආර්ථික කුමය කුමක් වුව වගකීම් සහ අයිතිවාසිකම් සියලු දෙනාටම පොදු වේ. ඒවා ලබා දෙන්නේ සර්වබලධාරියා වන අල්ලාහ් විසිනි. මක් නිසා ද යත් සියලු දෙනාට ම පොදුවේ සමානාත්මතාවෙන්, අපක්ෂපාතීව වගකීම් සහ අයිතිවාසිකම් පෙන්වා දිය හැක්කේ. (ඔහුට පමණි)

එම නිසා ඉස්ලාම් මානව අයිතිවාසිකම් අල් කුර්ආනය සහ සුන්නාව තුළින් ලබා ගන්නේ ය. අල්ලාහ් මිනිසාට අයිතිවාසිකම් ලබා දෙන්නේ උපතේ දීම ය. එම නිසා කිසිවෙකුට එය කිසිවකුට වැළැක්විය නොහැකිය, පැහැර ගත නොහැකිය, දුෂණය කළ නොහැකිය, එසේ කිරීමට සිතන අය මහත් දෝහියෝ වෙති. තව ද ඔවුහු අල්ලහ්ගේ දඬුවමට ලක් වෙති.



අල්ලාහ් ලබා දුන් අයිතිවාසිකම් මිනිසා සකස් කළ අයිතිවාසිකම් මෙන් බල රහිත ඒවා නොවේ. මිනිසා සකස් කළ අයිතීන් කලින් කලට ස්ථානයෙන් ස්ථානයට වෙනස් වෙයි. ලබා දෙන බවට මවා පෙන්වමින් උදුරා ගනු ලබන, එසේම ලේඛනයකට පමණක් සීමා වූ, කිුිියාවට නොනැගෙන (රාජා බලයෙන් හෝ වෙනයම් කුමයකට අවලංගු වන) ඒවා වේ. මෙම කිුිිියා නිසා මිනිස් සමාජය අපහසුතාවට පත් වෙයි. එක්තරා කාලයක එක් පුදේශයක ජීවත් වන ජනතාව භුක්ති විඳින දේ අන් ජනතාවට හෝ පුදේශයට අහිමි වෙයි.

නවීන ලෝකය ලබා දුන් අයිතීන් තුළ මෙවැනි විවිධ අඩු පාඩු දක්නට ලැබේ. මේවා සකස් කළ බටහිර ලෝකය ඒ පිළිබඳ මූලික කතිකාවතක් ගොඩනැගීමට සියවස් හයකට පෙර ඉස්ලාමය මානව අයිතිවාසිකම් පුකාශයට පත් කොට ඇත.

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා මදීනාවට හිජ්රත් ගිය අලුත එහි ජීවත් වූ ජනතාව සමග ගිවිසුමකට එළඹුණේ ය. මෙය මදීනා සම්මුතිය නමින් හැඳින්වේ.

මෙයට සියවස් හයකට පසු කිු. ව 1215 දී මහා සම්මුතිය, "මක්තා කාර්ටා" (Magna carta), යන නමින් එංගලන්තයේ ජෝන් රජතුමා සහ ජනතාව අතර ගිවිසුමක් තිබුණි. පසු කාලීන ව එය විවිධ සංශෝධනයන්ට ලක් විය.

එනමුත් ඉස්ලාම් ඉදිරිපත් කළ අයිතීන් ස්ථාවර විය. මිනිස් කුියාකාරකම්වලට යෝගාය විය. නොකඩා කුියාත්මක වීම, කාහටවත් උදුරා ගැනීමට නොහැකි වීම වැනි ගුණාංග ඇතුළත් විය. මේවා ලබා දීමට එරෙහි වන්නේ නම් එය පවක් වන අතර නීති විරෝධී හා දඬුවම් ලැබිය හැකි වරදක් ද වේ.

මේ ගැන තීතිපති ආචාර්ය සී. වී වීරමන්තුි මහතා අතින් රචිත "ඉස්ලාමීය තීතිය හා ජාතාන්තර දක්ම" යන ගුන්ථයේ අලුත් දෘෂ්ටි කෝණයකින් විස්තර කෙරෙයි. වත්මන් ජාතාන්තර සම්මුතින් කිසිවක් ගැන නොසලකා ඉස්ලාමීය තීතිය පමණක් විමර්ශනය කර ඒවායේ අන්තර්ගත මානව අයිතිවාසිකම් පිළිබඳ තීති රීති හා කරුණු උපුටා ගැනීමෙන් ම පමණක් වුව ද "ජාතාන්තර ඉස්ලාමීය මානව අයිතිවාසිකම්" ලෙස සම්මුතියක් සකස් කළ හැකි ය. මෙවැනි සම්මුතියක් සකස් කිරීමෙන් වත්මන් මානව අයිතිවාසිකම් පුඥප්ති හා ඉස්ලාමීය මානව අයිතිවාසිකම් අතර සමානකම් ඇති බව පසක් වනු ඇත.

#### ඉස්ලාම් පිළිගැන්වූ මානව අයිතිවාසිකම් කිහිපයක්

#### 01. ජීවත් වීමේ අයිතිය

මනුෂා පුාණය ඉතා අගනේ ය. එය ආරක්ෂා කළ යුතුය. එම නිසා සෑම කෙනෙකුම කිසි ම බාධාවකින් තොර ව ජීවත් වීමේ අයිතිය ලබා සිටියි.

අල්ලාහ් උතුම් කළ පුාණය නිසි විභාගයකින් තොර ව මරන්න එපා" (6:151) යනුවෙන් ද

"කවරෙක් (අසාධාරණ ලෙස) පුාණ ඝාතනය කළේ ද ඔහු සියලු ම මිනිසුන් ඝාතනය කළා හා සමාන ය. එසේම කෙනෙක් යම් පුාණයක් ජීවත් කළේ ද ඔහු සියලු ම මිනිසුන් ජීවත් කළා හා සමානයි" (5:32) යැයි අල්කුර්ආන් පවසයි.

#### 02. සමානාත්මතා අයිතිය

සියලු මිනිසුන් නීතිය ඉදිරියේ සමාන වේ. ජාතිය, ස්ථානය, පාට, හැඩරුව වැනි දෙයින් වෙන් කළ නොහැකි ය.

'මිනිසුනි, ඔබගේ අල්ලාහ් පරම වේ. දැන ගන්න අරාබිවරුන් අරාබි නොවන අයට වඩා ද සුදු ජාතීන් කළු ජාතීන්ට වඩා ද උසස් අය නොවේ. දේව බිය බැතිය තුළින් පමණක් ඔබලා උසස් පුද්ගලයින් ලෙස සලකනු ලැබේ' යැයි නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පැවසුවේ ය.

#### 03. පෞද්ගලික නිදහසේ අයිතිය

"වර්ග තුනක් වන මිනිසුන්ට විරුද්ධ ව මම කියාමා දිනයේ වාද කරමි. ඉන් එක් පිරිසක් මිනිසුන් වහලුන් බවට පත් කර ඔවුන් විකුණා එම මුදලින් ජීවත් වන අය," (බුහාරි) ඉස්ලාම්, වහල් භාවයෙන් මිනිසුන් මිද වීමට නිදහස් කිරීම ට) පොළඹවීම් කරයි.

'ඉස්ලාමය තුළ බල කිරීම් නැත, (මක්නිසාද යත්) නොමග සිට යහමග පැහැදිලිව ඇත' (2:256) යනුවෙන් අල් කුර්ආනයේ සඳහන් වීම මිනිසකුට තමා කැමති ආගමක් ඇදහිය හැකි ආගමික නිදහස පිළිබඳ ව ඇති නිදසුනකි.

#### 04. නීතියේ පිහිට ලබා ගැනීමේ අයිතිය

සෑම මිනිසකුට ම නීතිය ඉදිරියේ සමාන සැලැකුම් ලැබීමටත් සාධාරණය ඉටු කර ගැනීමටත් අයිතිය ඇත.

'විශ්වාසවන්තයිනි අල්ලාහ් වෙනුවෙන් (සාධාරණව) සතාය සාක්ෂි පවසන පුද්ගලයින් ම වන්න, එක් පාර්ශවයකට ඔබේ ඇති වෛරය නිසා ඔවුන්ට අසාධාරණයක් කිරීමට ඔබව පොළඹවීමක් නොසිදු විය යුතුය.(කොපමණ කෝධය/වෛරය තිබුණ ද) නීතිය කිුයාත්මක කරන්න. එය පාරිශුද්ධත්වයට ඉතා ආසන්න වූ තත්ත්වයකි. (5:8)

'මගේ දියණිය ෆාතිමා සොරකම් කළත් ඇගේ අත කැපීමට පසුබට වෙන්නේ නැත,' යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පවසා ඇත.

#### 05. ගෞරවය ආරක්ෂා කරගැනීමේ අයිතිය.

සියලු දෙනාට ම තමන්ගේ තත්ත්වය හා ගෞරවය හානි වන කිුියා මෙන් ම පදනම් විරහිත චෝදනාවලින් ආරඤා වීමේ අයිතිය අල් කුර්ආනය තරයේ පුකාශ කර තිබේ.

'විශ්වාසවත්තයිනි ! බොහෝ සැකවලින් ඔබ දුරස් වත්ත. ඇයි ද නම් සැක ඒවා සමහරක් පව් පිරෙන කිුයා ය. කාගේ හෝ වරදක් ඔබ පුලපුලා විභාග කරන්න එපා. කේලම් කියන්න එපා.' (49:12)

#### 06. දේපළ ආරක්ෂා කිරීමේ අයිතිය.

සෑම පුද්ගලයකුටම ජීවිතයේ මූලික අවශාතා ලබා ගැනීමේ අයිතිය ලබා දී ඇත. පිරිමින් රැස් කළ දේ පිරිමින්ට අයිති ය. එමෙන් ම ස්තීුන් රැස් කළ දේ ස්තිුන්ට හිමි වේ. (4:32)

#### 07. ආගමික හැඟීම්වලට ආරකෂාව ලබා දීමේ අයිතිය.

'විශ්වාසවන්තයිනි ! අල්ලාහ් නොවන කුමක් ඔවුන් (දෙවියන් යැයි) පිළිගන්නේ ද ඒවාට ඔබ බණින්න එපා. එයින් ඔවුන් නොදනුවත් කමින් අසීමිත ලෙස අල්ලාහ්ට බැන වදීවී. මෙසේ සියලු වර්ගවලට අදළ පිරිසට ඔවුන්ගේ කාර්යය අලංකෘත කොට ඇත්තෙමු. පසුව ඔවුන් තම දෙවියන් වෙතම යන්නෝ ය. ඔවුන් කළ දේ පිළිබඳ ව ඔහු ඔවුන්ට පහද දෙනු ඇත."(6:108)

මෙහි දී ඉස්ලාම් ලබා දී ඇති මානව අයිතිවාසිකම් කිහිපයක් පමණක් හදුනා ගත්තෙමු. ඉස්ලාමයේ මානව අයිතිවාසිකම් යන කොටස ඉතා පුළුල් වේ. තනි මිනිසාගේ සිට සමාජ ජීවිතයේ සියලුම අංශ පිළිබඳ අන්තර්ගත කොට ඒවා විගුහ කර ඇත. මේ පිළිබඳ ඉහළ ශේුණිවල දී ඔබට ඉගෙන ගත හැකි ය.

#### අභාගස

- 01. වගකීම, අයිතිවාසිකම යන දෙක වෙන් කර පෙන්වන්න.
- 02. මානව අයිතිවාසිකම් අල්ලාහ් විසින් සකස් කොට තිබීමට හේතු දක්වන්න.
- 03. මිනිසා විසින් සකසන ලද අයිතීන් දුබල වන්නේ ඇයි ?
- 04. මානව අයිතිවාසිකම් දෙකක් සඳහන් කර ඒවායේ ලඤණ පිළිබඳ සඳහන් කරන්න.
- 05. ඉස්ලාම් පෙන්වා දී ඇති මානව අයිතිවාසිකම් දෙකක් සඳහන් කර ඒවායේ වැදගත්කම පැහැදිලි කරන්න.





## යෞවනය හා කාර්ය භාර්ය



මිනිසාගේ ජීවිතයේ යෞවන අවධිය වැදගත් කාලයකි. ළදරු වියෙන් පසු ආරම්භ වන මෙම යෞවන වයස අවුරුදු දෙළහ සිට විස්ස දක්වා දිවෙයි. මෙම කාලය තුළ ඇති වන ශාරීරික වර්ධනය සහ මානසික වර්ධනය යමකුගේ ජීවිතය තුළ විශාල වෙනසක් ඇති කරයි. එම නිසා මෙම කාලයේ දී වඩාත් පරිස්සමින් යහපත් ව සහ බුද්ධියෙන් කටයුතු කිරීමෙන් අනාගතය යහපත් කර ගත හැකි ය.

අද තරුණ විය ගත කිරීම සම්බන්ධ පර්යේෂණ සහ උපදෙස් බහුල ව ලැබෙයි. මනුෂා ජීවිතය සාර්ථක කිරීමට පැමිණි නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා තරුණ විය පිළිබඳ ව සවිස්තර ව පැහැදිලි කොට ඇත.

'මහලු වියට පැමිණීමට පෙර තරුණ විය පුයෝජනයට ගනු.' (හාකිම්) යන හදීසය පුධාන වේ.

මනුෂා ජීවිතයේ දී ශරීර ශක්තිය, කාලය සමාජයේ සහයෝගය, දක්ෂතා දියුණු කිරීමේ අවස්ථා බාධාවකින් තොර ව බහුල ව ලැබෙන්නේ මෙම යෞවන අවධියේදී ය. මේ අනගි අවස්ථාව යෞවනයන් ප්‍රයෝජනයට ගත යුතු වෙයි. කියාමත් දිනයේ අසන ප්‍රශ්න හතරෙන් එකක් වන්නේ ඔබගේ තරුණ කාලය කෙසේ ගත කළේ ද යනුවෙන් වේ. කිසි ම සෙවණක් නැති "මහ්ෂර්" පිටියේ අර්ෂ් සෙවණේ නැවතී සිටීමට අවස්ථාව ලැබෙන කාණ්ඩ හතෙන් එක් කාණ්ඩයක් වන්නේ තරුණ වියේ යාඥා කළ අය වෙති. එම කාණ්ඩයට අප ද ඇතුළත් විය යුතු නම් තරුණ විය ඉතා ම යහපත් ව ගත කළ යුතු ය.

ඉස්ලාමයේ වර්ධනය ගැන බැලූ විට එහි තරුණයන්ගේ කැපවීම බහුලව තිබුණි. " ෂිර්ක්" හි ගිලී සිටි සමාජය "තව්හිද්" දෙසට මග පෙන්වීමේදී නබි ඉබාහිම් අලෛහිස්සලාම් තුමා ගේ කැපවීම කදිම නිදසුනකි. මෙතුමා තම තරුණ වියේ දී තමා ජිවත් වූ සමාජයට යහපත් දේශනා පැවැත් වූ ඉතිහාසය පිළිබඳ සුරා "බකරාහි" සඳහන් කර ඇත.

නබි යූසුෆ් අලෛහිස්සලාම් තරුණ කාලයේ ලිංගිකව පාරිශුද්ධ ව සිටි ආකාරය සූරා 'යුසුෆ්හි' පැහැදිලි කර ඇත. (23:29)

මරියම් අලෛහිස්සලාම් තුමිය ලිංගික පාරිශුද්ධත්වය ආරක්ෂා කළ ආකාරය සූරා "මරියම්"හි සඳහන් වේ. (16:20)

සමාජය වහල් භාවයෙන් නිදහස් කළ නබි මූසා අලෛහිස්සලාම් තුමාගේ ඉතිහාසය සූරා "අංරාෆ්" හි සඳහන් වී ඇත. රාජා කුමන්තුණවලින් තම ඊමානය ආරක්ෂා කළ තරුණයන්ගේ ඉතිහාසය සූරා "කහ්ෆි" හි සඳහන් වී ඇත. (18:7-24)

නබි සල්ලල්ලානු අලෛහි වසල්ලම් තුමා නබිත්වයට පත් වීමට පෙර ආදර්ශවත් තරුණයකු වශයෙන් සිටි බව නබි තුමාගේ ඉතිහාසය "සීරා"හි සඳහන් වී ඇත. එතුමා තම තරුණ විය යෞවන මදයෙන් මිදී අකලංකව සිටීම නිසා ජනතාව අතර පුශංසාවට ලක් වූයේ ය. එතුමා යහපත් ගති ගුණවලින් පිරුණු යහපත් කියාකාරකම්වලින් යුත්, සමාජයේ වැඩවලට ඇප කැප වූ ආදර්ශවත් පුසන්න වූ තරුණයෙකි.

එතුමා වයස 40 දී තබි වරයකු වශයෙන් තෝරා ගත් විට ඔහුගේ ගුණාංග ඔහුට ඉමහත් රුකුලක් විය. එතුමා පිළිබඳ විශ්වාස කළ අය ඇසුරු කළ අවට සිටි අය බොහෝ දෙනෙක් තරුණයෝ ය. අර්කම් රළියල්ලාහු අන්හු අලි රළියල්ලාහු අන්හු, මුස්අබ් රළියල්ලාහු අන්හු ජව්පර් රළියල්ලාහු අන්හු ඉබුනු අබ්බාස් රළියල්ලාහු අන්හු ඉබුනු උමර් රළියල්ලාහු අන්හු මුආත් රළියල්ලාහු අන්හු සඅද් බින් අබී වක්කාස් රළියල්ලාහු අන්හු වැනි බොහෝ දෙනෙක් තරුණයෝ ය. තරුණ වයසේ ම එම තරුණයන් පුරුදු පුහුණු කිරීම නිසා ඉස්ලාම් යන බලකොටුව රැක ගැනීමේ කුලුනු වශයෙන් ඔවුහු සිටියෝ ය. 'වයසක අය මාව බොරුකාරයකු ලෙස හැඳින්වුව ද තරුණයෝ මාව විශ්වාස කළහ.' යැයි නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පුකාශ කළේ ය.

එම තරුණයන්ගේ දක්නට ලැබුණ ඊමානයේ බලය, යහපත් සිතුම් පැතුම්, හැසිරීම් රටා, ඉලක්ක හඹා යෑම, අභියෝග වලට මුහුණ දීම, පුශ්නවල දී මුහුණ දීම, දනුම් පිපාසය, පාලනය කළ ජීවිතය, උපයා ජීවත් වීම, කැප කිරීම යන යහපත් ගුණාංග ඉදිරි පරම්පරාවට ආදර්ශයක් විය.

මෙම තරුණයන් ආදර්ශයට ගෙන බිහි වූ ඊළඟ පරම්පරාවේ තරුණයන් විශාල සංඛාාවක දිගු ලේඛනයක් ඇත. නිර්භීත පාලකයකු වන උමර් ඉබුනු අබ්දුල් අසීස් රහ්මතුල්ලාහි අලෛහි, ස්පාඤ්ඤය ජයගුහණය කළ තාරික් බින් සියාද්, සින්ද් පුදේශයේ ජයගුහණය කළ මුහම්මද් බින් කාසිම්, කොන්ස්තන්තිනෝපලය ජයගුහණය කළ මුහම්මද් අල් ෆාතිහ්, සහීහුල් බුහාරි ගුන්තු ගත කළ ඉමාම් බුහාරි, "උසූලුල්ෆික්හ්" නිර්මාතෘ ඉමාම් ෂාෆිඊ, අරාබි වාාකරණ කර්තෘ ඉමාම් ෂීබවෙහි තම තරුණ වියේ දී ම දස්කම් දක්වීම අවධානය යොමු කළ යුතු කරුණකි.



තරුණකම අසිපතක් හා සමාන ය. එය යහපත් කිුයාවන්ට උපයෝගී කර ගත හැකි අතර විනාශයට ද යොද ගත හැකි ය. මක් නිසාද යත් මෙම තරුණ විය ආකර්ෂණීය දේ වෙත ඇදී යයි. එද මෙන් ම අදත් තරුණයන් විනාශය කරා ගෙන යන මාර්ග බොහෝ ය. නූතන නාගරීකරණය යන නමින් ජයගුහණ හා කිුයාකාරකම් ලෙස එම මාර්ග විවෘතව ඇත. සැලසුම්ගත ව, ආකර්ෂණීය ලෙස ඒ කරා කැඳවීම් කෙරෙයි. විසිතුරු ලෙස අලංකාර හැඩයෙන්, ශාරීරික ආශාවන් පොළඹවන අයුරින්, විනෝද කිුයාකාරකම් ලෙස හා, ධනය රැස් කරන මාර්ග ලෙස මෙවැනි දේ ඇත. මේවා තරුණ තරුණියන් විනාශය කරා රැගෙන යයි.

මෙම අවස්ථාවේ තාරුණාය ආරක්ෂා කිරීමේ වගකීම තරුණයන්ට පමණක් සීමා නොවෙයි. තරුණ කාලයේ දී ඇසුරු කරන බොහෝ දෙනා තාරුණාය විනාශය කරා රැගෙන යයි. එම නිසා හොඳ මිතුරන් සහ ආදර්ශවත් චරිත (හීරෝ) හඳුනා ගැනීමේ අවශාතාව තරුණයන්ටත් පහද දීමේ යුතුකම සමාජයට පැවරී ඇත.

තරුණ තරුණියන් තම තරුණ කාලය අල්ලාහ්ගේ සංතෘප්තිය හා ජනතාව ගේ කැමැත්ත ලැබෙන අයුරින් සකසා ගත යුතු ය. සුළු වින්දනයටත්, තාවකාලික සුබ විහරණයටත් නොරැවටී තම තරුණ කාලය හොඳ දක්මක් තුළ සැලසුම් සහගත ව ගෙවිය යුතු ය. මිනිසා ශාරීරිකව ද, දනුම තුළින් ද, අධාහත්මය තුළින් ද, කිුයාවේ යෙදී සිටියි. එම නිසා ඒවා සමතුලිත ව තබා ගත යුතු ය.

තරුණයන්ගේ සේවාව සාර්ථක කර ගැනීමට නම් පැහැදිලි ඉලක්කයක් හා සුපරීක්ෂාකාරී කුමවේද තුළින් දඬි ව ඉපයීම් කළ යුතු ය. දූරදර්ශී ව කිුයා කළ යුතු ය. පුළුල් දැනුම මනා විනය, සමාජ අභිමානය, පරිතාභාගශීලීභාවය හා යහපත් සම්බන්ධතා වැනි දේ ඇති කළ යුතු වෙයි. වහාජ ඒවා දක නොරැවටෙන්න. නිශ්ඵල දේවල්වලට කාලය මිඩංගු නොකරන්න. නවීන තාක්ෂණික උපකරණ සීමා විරහිත ව උපයෝගී නොකරගන්න. යහපත් නිර්මාණශීලී කිුයා ම මිස විනාශකාරී කිුයා සැලසුම් කිරීම, සහභාගී වීම, උදව් උපකාර කිරීම වැනි දෙයින් වැලකී සිටින්න.

තරුණකාලය යහපත් මං කරා ගෙන යාමට උපකාරි වන්නේ ආගමික භක්තිය හා ආගමික සබැඳියාව ය. තාරුණාය අයහපත් කිුයාවලින් වැලැක්වීමේ දී දේව භක්තිය (තක්වා) පුථම ස්ථානය ගනී. ඒය වර්ධනය කර ගැනීම සඳහා ආධාාත්මික කිුයාවල නිරත විය යුතු ය. දික්ර්, සලවාත්, තව්බා, ඉස්තිඃපාර්, තිලාවතුල් කුර්ආන්, සුන්නා වූ සලාත් වැනි කිුිියා වල දිනපතා යෙදීමට කාලය වෙන් කළ යුතු ය. කියවීම හා අධාායනය කිරීමට වැඩි කාලයක් වැය කළ යුතුයි. හොඳ සමාජයක් ආශුය කළ යුතුය. ඒ අයගේ "නසීහත්" උපදේශනය ලබා ගත යුතු ය. දිනපතා ශාරීරික වාායාමවල යෙදිය යුතු අතර පෝෂදායි ආහාරවලට මුල් තැන දිය යුතු ය. පුබෝධක පාන, සුඛෝපභෝගී ආහාර, අලංකාර ඇඳුම්, විනෝදංශ සීමා කළ යුතු ය. රටට සහ සමාජයට පුයෝජනවත් වෘත්තීය අධාාපනයක් සොයා ගත යුතු ය. අපට හුදෙකලාවේ ජීවත් වීමට නොහැකි ය. එකමුතු ව ජීවත් විය යුතු ය. ඒ සඳහා ඒකමතිකව කිුයා කළ යුතු ය. අල්ලාමා ඉක්බාල් තරුණයන් වෙනුවෙන් මෙසේ ගයන්නේ ය. සිතෙහි නැඟෙන සෝසුසුම් තරුණයන්ට දැනේවා! මගේ ආදරය හා දුර දක්නා නුවණ ඔවුනට ලබාදෙත්වා! අලුයම මා කරන කන්නලව්ව තරුණයන්ටද ලබා දෙත්වා! අල්ලාහ් ලාබාල රාජාලි පැටවුන්ට නැවත තටු දෙනුමැන! මාගේ එක ම චේතනාව ඔබ සියලු දෙනාටම මගේ දුර දක්නා නුවණ ලබා දීමයි.

එම නිසා තාරුණාය යහපත් කල් කිුිිියාවන්ට යොමු කර හොඳ නමක් ලබා ගනිමු.

#### අභාගස

පහත සඳහන් ඒවා විස්තර කරන්න.

- 01. මහලු වියට පෙර තාරුණාය උපයෝගී කර ගන්න.
- 02. තමා නබි වශයෙන් පුකාශයට පත් කළ විට මුහම්මද් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ කුමන ආකාරයේ ගුණාංග ඔහුට සහාය වී ද ?
- 03. හොඳ මිතුරන් සහ හොඳ ඉදිරි දක්මක් හඳුනා ගැනීමේ වගකීම සමාජයට ද ඇත.
- 04. 'නවීන තාඤණ විදාහ උපකරණ සීමා සහිත ව පුයෝජනයට ගත යුතු යි.'
- 05. 'තාරුණාය අසිපතක් හා සමාන ය.'





## ශාර්රික හා මානසික යෝගපතාව



#### ශාරීරික යෝගානාව

මිනිසා සතු දයාදවලින් නිරෝගීභාවය වැදගත් තැනක් ගනී. 'දිනක් උදවත්ම නිරෝගී ශරීරයක්, ආරක්ෂිත නිවසක් හා එදිනට පුමාණවත් ආහාර සමග කෙනෙක් සිටී නම් ඔහු ලෝකයේ සියලු අංශවලින් පිරිපුන් කෙනෙකි' (තිර්මිදී) යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පැවසුවේය.

ඉස්ලාම් ශාරීරික යෝගානාව අගය කරන ජීවන රටාවකි. නබි සල්ලල්ලානු අලෛහි වසල්ලම් තුමා වුව ද ශාරීරික යෝගානාව ගැන නිතර ම අල්ලාහ්ගෙන් අයැදුවේ ය. අල්ලාහ් මාගේ ශරීරයේ, දෘෂ්ටියේ හා ශුවණයේ නිරෝගී භාවය ලබා දෙනු මැනව (අබුදවද්) යනුවෙන් පුර්ථනා කළේ ය. ශක්තිමත් මුඃමින් කෙනෙක් දුර්වල මුඃමින් කෙනකුට වඩා උසස්. ඔහු අල්ලාහ්ට වඩාත් කැමති කෙනෙක් වෙයි. (මුස්ලිම්)



එම නිසා මුස්ලිම්වරයෙකුට නිරෝගීකම අතිශයින් වැදගත් ය. එනම් ඔහු විසින් ඉටු කළ යුතු ඉබාදත්, සමාජ සේවාවන්, ජීවත් වීමට අවශාය ඉපයීම් රටාව යනාදිය සම්පූර්ණ කිරීමට නිරෝගීකම අවශාය වේ. මේ නිසා සහාබාවරු තම ශරීරය සෞඛා සම්පන්න ව හා උද්යෝගීමත් ව තබා ගත්හ. දිවා කාලයේ අශ්වාරෝහක වීරයන් වශයෙන්ද, රාතිකාලයේ දී භාවනා යෝගී ව ද ජීවත් වූහ.

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා සිදුවීම් 5ක් සිදුවීමට පෙර ඇති අවස්ථා පහක් උපයෝගී කරගනු මැනවි යැයි පැවසී ය. එයින් එකක් 'රෝගාතුර වීමට පෙර නිරෝගීකම උපයෝගී කරගන්න' යන්න වේ. නිරෝගී හදවතක් දක ගත හැක්කේ නීරෝගී ශරීරයක් තුළ ය. මේ සඳහා විවිධ කිුයා අනුගමනය කළ යුතු ය.

#### 01. ආහාර ගැනීමේ පුරුදු

මුස්ලිම් වරයෙක් ආහාර ගැනීමේ දී මධාස්ථ ව සිටිය යුතු ය. අධික ව ආහාර ගැනීම හා ශරීරයට නොගැලපෙන ආහාර ගැනීමෙන් වැළකී සිටිම කළ යුතු ය. මිනිසා පුරවන්නේ කුණු භාජනයක් නොව තම කුස ය. "ආහාර ගැනීම අවශා වූ විටෙක ආමාශයේ තුනෙන් එක් කොටසක් ආහාර සඳහා ද, තුනෙන් කොටසක් ජලය සඳහා ද, ඉතිරි තුනෙන් කොටස හිස් ව වාතය සඳහා ද වෙන් කර ගත යුතු ය." (තිර්මිදී) යැයි නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පවසා ඇත.





මේ ගැන සවිස්තර ව පැහැදිලි කළ උමර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා පවසන්නේ 'කෑමෙන් සහ බීමෙන් කුස පුරවා ගැනීම පිළිබඳ ඔබට දඬි ලෙස ලෙස අවවාද කරමි. කුස පුරා කෑම ශරීරයට හානි කරය. ලෙඩ රෝග ඇති කරයි. සලාතයට කම්මැලිකම ඇති කරයි. එම නිසා මධා‍යස්ථ පුමාණයක් ආහාර ගැනීමේ පිළිවෙත අනුගමනය කරන්න. එය ශරීරය නිරෝගී කර අපතේ යෑම වළකයි. සතා වශයෙන් ම අල්ලාහ් තරබාරුකම පිටු දකියි. මිනිසා ආගමට වඩා ආශාව හා තණ්හාව තෝරා ගත හොත් එය ඔහුගේ විනාශයට හේතුවක් වෙයි.' (කන්සල් උම්මාල්)

එම නිසා මුස්ලිම්වරයෙක් තම ශරීර සෞඛාය ආරක්ෂා කර ගැනීමට සුදුසු ආහාර පුරුදු ඇති කරගත යුතු ය. දුම්බීම හා මත්දුවා භාවිතයෙන් සම්පූර්ණයෙන් ම වැළකී සිටිය යුතු ය. ඒවා හරාම් වන අතර ම ශරීර සෞඛායට හා නිරෝගීකමට බාධා ඇති කරයි. අද මිනිසා පුබෝධක පානවලට ගොදුරු වී ඇත. කෝපි, තේ වැනි අනුමත කළ බීම වර්ග පවා අසීමිත ව ගැනීම නිරෝගීකමට බාධාවකි.

#### 2. ශාරීරික අභාපාස

ශරීරය නියමිත මට්ටම තුළ තබා ගැනීම ඉබාදත් වෙයි. යහපත් ශරීර සෞඛායට ශාරීරික අභාගස අතිශයින් වැදගත් වෙයි. ශාරීරික අවයව ශක්තිමත් ව, යහපත් ව තිබීමටත් ලෙඩරෝග වැළදීමේ පුවණතාව සීමා කර විෂබීජ පැතිරීමෙන් ආරක්ෂා වී උද්යෝගීමත් ව කියා කිරීමටත් ශාරීරික අභාගස අත්‍යවශාය. ශාරීරික අභාගස වල නිරතවීම ඉස්ලාම් දඬි ලෙස උනන්දු කර ඇත. 'ඔබගේ දරුවන්ට, පිහිනීමටත් දුනු විදීමටත්, අශ්වයා පිට සවාරි යාමටත් උගන්වන්න' යැයි. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා අවධාරණය කළේ ය. එම නිසා මුස්ලිම් ජාතිකයෙකු තම වයස හා හැකියාව සලකා බලා ශාරීරික අභාගස වල නිරත විය යුතු ය.

#### 03. පිරිසිදුකම

නිරෝගී ව සිටීමට නම් පිරිසිදුව සිටීම ඉතා වැදගත් ය. ශරීරය සහ ඇඳුම් පමණක් නොව ආහාර, නිදන ස්ථාන, රැකියා ස්ථාන, පරිහරණය කරන භාණ්ඩ යනාදිය ද පිරිසිදුව තබාගත යුතු වෙයි. අවම වශයෙන් සතියකට වරක් වත් ස්නානය කර තම ශරීරය පිරිසිදු කර ගන්නා ලෙසට ඉස්ලාම් අවධාරණය කරයි. 'ඔබ ජනාබතයෙන් මිදීමට නොතිබුණත් ජුම්ආ දිනවල ස්නානය කර හිස පිරිසිදු කර ගන්න. සුවඳවිලවුන් අලේප කර ගන්න' (බුහාරි) යැයි නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පැහැදිලි කළේ ය. මිනිසා ඕනෑම මොහොතක පිරිසිදුව සිටිය යුතු බව ඉස්ලාම් තරයේ පුකාශ කරයි. පිරිසිදු සුවඳ විලවුන් වලින් ශරීරය සුවඳවත් කිරීම පුශංසනීය වේ.

#### 04. විවේකය

ශරීර සෞඛ්‍ය ආරක්ෂා කිරීමේ දී විවේකයට ද මූලිකත්වය හිමි වේ. වෙහෙසට පත් වූ ශරීරයට උද්යෝගීමත් ව කිුිියා කළ නොහැකි ය. තම රාජකාරීය පුමාණවත් ව නිම කළ නොහැකි ය. අපි විවේකයක් ගත් විට අපේ ශරීරයේ කොටස් මහත්සිය, කම්මැලිකම වැනි දේ වලින් මිදී නැවත පුබෝධයක් ලබයි. නැවතත් උද්යෝගයෙන් කිුියා කිරීමට අවශා ශක්තිය පුබෝධය ලැබේ. 'දිවා රාතුි යනුවෙන් කාල දෙකක් ඔහු ඔබට ලබා දුන්නේ ය. රාතුියේ ඔබ විවේකී ව සිටීමටත් දිවා කල ඔබ ඔහුගේ ආනිසංස ලබා ගැනීමටත් තව ද ඔහුට තුති පුද කිරීමටත් යොද ගත හැකි' බව (28:73) අල් කුර්ආනය පුකාශ කරයි.

එම නිසා සියලු ඉස්ලාම් බැතිමතුන් තම ශරීරය නිරෝගීව තබා ගත යුතු වෙයි. ඒ පිළිබඳව නොසැලකිලිමත් වන්නේ නම් අනිවාර්යයෙන් ම අපහසුතා වලට ලක් වීමට ඉඩ ඇත. මෙ නිසා ම 'මිනිසුන් නොසැලකිලිමත් වන නිරෝගීකම හා විවේකය අල්ලහ්ගේ දයාද' ලෙස (බුහාරි) නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පැහැදිලි කළේ ය.

#### 05. මානසික යෝගානාව

ශාරීරික යෝගානාව මෙන් ම මිනිසාට මානසික යෝගානාවද අතාවශා වේ. ඉස්ලාම් ශරීරය මෙන් ම මනසට ද මුල් තැනක් දිය යුතු යැයි ඉල්ලා සිටියි. යහපත් මානසික තත්ත්වය ශරීරයෙන් ඉටු කරන කිුිිියාවන් පමණක් අනුමත කරන බව අල්ලාහ් පුකාශ කරයි. 'අල්ලාහ් ඔබගේ ශරීරය හෝ ශාරීරික ලස්සන බලන්නේ නැත. ඔබගේ මනස සහ කියා ගැන පමණක් බලන්නේ ය. යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා පුකාශ කළේ ය. (බුහාරි මුස්ලිම්)

එම නිසා ම ඉස්ලාමයේ අවයව මගින් කෙරෙන යහකියාවලට වඩා මානසික යහකියාවලට වැඩියෙන් අනිසංස ලැබෙනු ඇත. නිරෝගී මනස තුළින් නිරෝගී යහපත් කිුියා සහ යහපත් සිතුම් පැතුම් බිහි විය හැකි ය. රෝගී මනසක් තුළින් පාපය මුසු වූ කිුිියා බිහි වෙයි. ශරීරික අවයවවල පාපයට වඩා මනසින් සිදු වන පාපය දැඩි ය.

අාදම් අලෛහිස්සලාම් තුමාගේ පාපයට වඩා ඉබ්ලීස්ගේ පාපය අධික ලෙස සැලකෙයි. ආදම් අලෛහිස්සලාම් තුමාගේ පාපය අවයවවලින් සිදු විය. එය පිළිගෙන එතුමා සමාව අයැදී ය. අල්ලාහ් එයට සමාව දුන්නේ ය. එනමුත් ඉබ්ලීස්ගේ පාපය මනසින් සිදු කළ පාපයකි. ඔහු එය පිළිගන්නේ ද නැත. ඒ සඳහා ඔහුට දඬුවම් කර පිටමං කරන ලදි.

අවයවවලින් සිදු කරන පාපය මිනිසා ඎණික ව අවබෝධ කර ගනී. එනමුත් මනසින් සිදු කරන පාපය අවබෝධ කර ගැනීමට අවකාශ අඩු යි. කවුරු හෝ කෙනෙකු මනස යහපත් කරගන්නේ ද ඔහු ජයගුාහකයෙකි. තවත් කවුරු හෝ එය පාපයෙන් වසා තබන්නේ ද ඔහු පරාජිතයෙකු (91:9:10) යැයි අල් කුර්ආන් පුකාශ කරයි.

එම නිසා ශාරීරික යෝගානාවට වඩා මානසික යෝගානාවට මුල්තැන දිය යුතු ය. මනස වැසී තිබුණත් එය ශරීරය කිුයාත්මක කරවයි. කෙනෙකුගේ මනස පිරිසිදු නම් ඔහුගේ කිුයා යහපත් වෙයි. මනස අපිරිසිදු නම් ඔහුගේ කිුයා ද අයහපත් බව නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා පවසා ඇත.

ශරීරයේ එක්තරා මස් පිඬුවක් තිබේ. එය පිරිසිදු වුවහොත් මුළු ශරීරය ම පිරිසිදු චෙයි. එය අපිරිසිදු වුවහොත් මුළු ශරීරය ම අයහපත් වෙයි. එය සිත වේ. (බුහාරි) මනස අයහපත් වුවහොත් ශරීරය රෝගාතුර වීමට ඉඩ ඇති බව වෛදා ලෝකය පිළිගන්නේ ඒ නිසා ය. මිනිසා ශරීරය ගැන සිතන විට අල්ලාහ් මනස ගැන සිතන්නේ ය. මනස මිනිසාට පමණක් අයත් වූ වැදගත් දෙයකි. මනසට පමණක් දෙවියන් ගැන සිතීමේ ශක්තියක් ඇත.

ශරීරය වගේ ම මනස ද රෝගාතුර විය හැකිය. ශරීරය මන්දපෝෂණය, බෝ වන රෝග, හදිසි අනතුරු ආදියට ලක් වී රෝගාතුර වෙයි. මේ ලෙස ම ආශාව,තණ්හාව, ෂෛයිතාන්ගේ පොළඹවීම, සීමා නොමැති ජීවන රාටාව, අන් අය තෘප්තිමත් කිරීමට ජීවත් වීම යන කරුණු මත මනස රෝගාතුර වෙයි. මේ නිසා අහංකාරකම, වෛරය, අන් අය අවතක්සේරු කිරීම, දූෂණය, වංචාව, ආත්මාර්ථකාමිත්වය වැනි රෝග ඇති වෙයි. මේ අයගේ මුහුණ මලානික වෙයි. ජීවිතයේ තෘප්තිය නැති වන අතරම. සෑම විට ම අවුල්සහගත ව සිටින බව පෙනේ.

මේ තත්ත්වයෙන් මිදීමට නිතර නිතර අල්ලාහ් පිළිබඳ ආවර්ජනය කිරීම දික්ර්, දුආ, ඉස්තිඃෆාර් යන ඒවායේ යෙදී සිටීම අනිවාර්ය වෙයි. සුළු වේලාවක් වත් අල්ලාහ් සමග හුදෙකලාවේ සිට මුනාජාත් කිරීම අවශායය. අල්ලාහ්ගේ මැවීම් ගැන සිතීම රාති යාඥාවල යෙදීම සුන්නත් සලාත්වල බහුල ව නියැලීම, නෆිල් සවුම් වල යෙදීම, දනමාන කිරීම, යනාදිය මනස වර්ධනය කරයි; මානසික රෝගවලින් ආරක්ෂා කරයි.

එම නිසා ශාරීරික යෝගානාව හා මානසික යෝගානාව වර්ධනය කර යහපත් මිනිසකු ලෙස ජිවත් වී අල්ලාහ්ගේ ආශිර්වාදය ලබා ස්වර්ගයට පිවිසීමට අපි උත්සාහ දරමු.

#### අභාගස

කෙටි පිළිතුරු දෙන්න

- 01. ශාරීරික යෝගානාව යනු කුමක් ද?
- 02. මානසික යෝගානාව යනු කුමක් ද?
- 03. ශාරීරික යෝගානාව ආරක්ෂා කර ගැනීම සඳහා කළ යුතු වත් පිළිවෙත් ගැන කෙටියෙන් සඳහන් කරන්න.
- 04. ශාරීරික යෝගෳතාව පවත්වාගෙන යාම සඳහා අප විසින් අනුගමනය කළ යුතු කිුයාමාර්ග ඉදිරිපත් කරන්න.
- 05. මානසික යෝගාතාව සඳහා දෙවියන්ගේ සබඳතාව තුළින් කෙසේ සහාය ලැබෙන්නේ ද? යන්න පිළිබඳ කුඩා රචනයක් ලියන්න.





## මධ**ූස්ථභාවය** අනුගමනය කිරීම



අන්ත දෙකක එල්බ සිටින පාර්ශ්ව දෙකක් අතර මධාාස්ථභාවය ඇති කිරීම "වසතියියා" යනුවෙන් හැඳින්වෙයි. ඉස්ලාම් සියලු ම කියාවල මෙම මධාාස්ථභාවය රැකීම පිළිබඳ වැඩි කැමැත්තක් පෙන්වයි. එය අනුගමනය කරන ලෙස අවධාරණය කරයි.

"(විශ්වාසවන්තයිනි) එවැනි (උස් පහත්කමක් නොමැති) මධාාස්ථභාවයෙන් යුත් සමාජයක් ලෙස ඔබ බිහි කළෙමු. එම නිසා ඔබලා (අන්) අයට (ආදර්ශයක් දෙන) සාක්ෂියක් වශයෙන් ඉන්න, (අපේ) දූතයා ඔබට (යහ මග පෙන්නුම් කරන) සාක්ෂියක් ලෙස සිටියි.' (2:143) යනුවෙන් අල් කුර්ආනයේ සඳහන් වී ඇත.

මෙහි දී මුස්ලිම් සමාජය "උම්මතන් වසතන්" මධාාස්ථභාවයෙන් යුත් සමාජයක් ලෙස හඳුන්වනු ලැබේ. එම නිසා සමාජිය හෝ තනි පුද්ගල සමාජ ජීවිතය වැනි සියලු ම කිුයාවල දී මධාාස්ථභාවය අනුගමනය කරන ලෙස බලාපොරොත්තු වෙයි. ලෞකික කිුයාකාරකම්වල පමණක් අධික ලෙස නිරත වීම හෝ අධාාත්මික කිුයාකාරකම්වල පමණක් අඩි ලෙස නිරත වීම වසතියියා කිුයාවට පටහැනි වෙයි

එක්තරා අවස්ථාවක නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා සහ අබ්දුල්ලා ඉබුනු අම්ර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා අතර දෙබසක් ඇති විය.

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා :-

ඔබ දවල් කාලය මුළුල්ලේ සවුමයේ යෙදී සිට රාතිය මුළුල්ලේ ම දේව යාඥවල නිරත වෙන බව අසන්නට ලැබුණි.

ඉබුනු අම්ර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා :-ඔව් අල්ලාහ්ගේ දූතයාණනි,

නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා :-

එසේ නොකරනු, සවුමයේ නිරතවන්න සවුමය නොමැති ව ද ඉන්න (රාතිුයේ) සලාතයේ යෙදෙන්න. නිද ගන්න ඔබගේ ශරී්රයටත් භාර්යාවටත්, ඔබ හමු වීමට එන අයටත් ඔබ විසින් කළ යුතු යුතුකම් ඇත. (බුහාරි) මෙය ඇසූ ඉබුනු අම්ර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා ඒ දක්වා අධාෘත්මික කිුිිියාවල අධික ලෙස නිරත වී සිටිය ද ඒවා මදක් ලිහිල් කළේ ය. (මුස්නද් අහමද්)

සභාබාවරු කිහිප දෙනෙක් අල්ලාහ්ගේ දූතයාගේ නිවෙසට ගොස් එතුමාගේ ජීවන රටාව ගැන විමසීමෙන් පසු තමන් ඉටු කරන ඉබාදත් පුමාණවත් නොවන බව තීරණය කළහ. ඔවුන්ගෙන් කෙනෙක් මම මුළු රාතිය පුරාවටම (නොනිදා) සලාතය ඉටු කරමි යැයි කීවේ ය. තවත් කෙනෙක් මම අවුරුද්ද පුරාවට ම නොකඩවා සවුමයේ යෙදෙමි යැයි කීවේ ය. තුන් වැන්නා මම විවාහ නොවෙමි යැයි කීවේ ය. මෙය දූනගත් නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම්තුමා අල්ලාහ්ගේ නාමයෙන් මම ඔබලාට වඩා අල්ලාහ්ට බිය වෙමි; යටත් වෙමි; එහෙත් මම සවුමයේ යෙදෙමි; සමහර විට නොයෙදෙමි; ස්තීුන් විවාහ කර සිටිමි. එම නිසා මාගේ සුන්නාව අනුගමනය නොකරන අය මා සමග නොසිටිවි යැයි කීවේ ය. (බුහාරි)

අල් කුර්ආනය මෙසේ පවසයි. '(ඔබගේ වස්තු (ධනය) කිසිවක් වැය නොකර) ඔබගේ අත් ඔබගේ බෙල්ල දෙසට නොහකුළුවනු (ඔබගේ වස්තු සියල්ල ලබා දී) ඔබ හිස් අතින් නොසිටිනු. එම නිසා ඔබ අසහනයට පත්වනවා සේම අපහසුතාවට ද පත් වෙයි. (17:29)

මෙහි දී ලෝභයෙක් සහ අධික ව වැය කරන්නෙක් වෙන්න එපා යැයි අල් කුර්ආන් පවසයි. මධෳස්ථභාවය අනුගමනය කරන්න.

හජ් යාඥාව ඉටු කරමින් සිටි නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා මුස්තලිෆාවේ රැඳී සිටියේ ය. තමා වෙනුවෙන් (මීක්කාත්හි විසි කිරීම සඳහා) කුඩා ගල් ටිකක් රැස් කරගෙන එන ලෙස ඉබුනු අබ්බාස් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා යැව්වේ ය. පුමාණයෙන් ලොකු ගල් අවශාය යැයි ජනතාව විශ්වාස කළ ද ඉබුනු අබ්බාස් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා කුඩා ගල් කැට අහුලාගෙන ආවේ ය. මෙම ගල් කැට අනුමත කළ නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා අනවශා දේවල් කිරීමෙන් වළකින ලෙස උපදෙස් දුන්නේ ය. (අහ්මද්) 'අනවශා හැඟීම් තුළින් කියා කරන අය දනුම ලබාගන්න' යනුවෙන් තෙවරක් අවධාරණය කළේ ය. (මුස්ලිම්) මෙසේ කියා කරන අය අනවශා කියාවල යෙදෙන අය යැයි "ඉමාම් නවවි (රහ්)" තුමා පැහැදිලි කළේ ය. මෙවැනි මධාස්ථභාවය ඉක්මවන අය මෙලොවේ සහ පරලොවහි බංකොලොත් වූ බවට ඇති නිදසුනක් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා ඉතා පැහැදිලි ව පැවසුවේ ය. 'වස්තූන්වල බර ඔබ මත පටවා නොගන්න. ඔබ විනාශ වේවි. ඔබට පෙර වූ මිනිසුන් තමන් මතට අධික බරක් පටවා ගත්තෝ ය. එ නිසා ම විනාශ වූහ. ඔවුන්ගේ නෂ්ටාවශේෂ ආශුමවල හා කෞතුකාගාරවල දක්නට ලැබේ.' (මුස්නද් අහමද්)

ශරීරය ලබා දුන් අල්ලාහ් ආත්මය ද ලබාදුන්නේ ය. ශරීරය ආරක්ෂා කරනවා මෙන්ම ආත්මය ද ආරක්ෂා කළ යුතු වෙයි. ශරීරය සෞඛ්‍ය සම්පන්න කොට අධ්‍යාත්මය පිටු දැකීම හෝ අධ්‍යාත්මික වර්ධනය තකා ශාරීරික සෞඛ්‍ය පිටු දැකීම යන්න ඉස්ලාම් නොවේ. මිනිසා අල්ලාහ් වෙනුවෙන් කළ යුතු යුතුකම් නොපිරිහෙලා ඉටු කරන අතරම, අන් මිනිසුන්ට සහෝදර ඉස්ලාම් භක්තිකයන්ට හා මුස්ලිම් නොවන අයට ද තමා කළ යුතු යුතුකම් ඉටු කළ යුතු ය.

වරක් "මුආද් ඉබුනු ජබල්" රළියල්ලාහු අන්හු තුමා සලාතය (ඉමාම් වශයෙන්) ඉටු කරමින් සිටියේ ය. අල්ලාහ් චෙත තිබූ භක්තිය නිසා සලාතයේ දීර්ඝ සූරාවක් පාරායනා කරමින් සිටියේ ය. ඔහු පසුපස සිට සලාතය ඉටු කරමින් සිටි කෙනෙක් ඉවසීම බිඳ වැටීම නිසා නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා හමු වී පැමිණිලි කරන්න ගියේ ය. මුආද් රළියල්ලාහු අන්හු තුමා හමු වූ නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා "මුආද්" ඔබ ජනතාව කරදරයට පත් කරනවා ද?' යනුවෙන් තෙවරක් දඩිව ඇසුවේ ය. පසු ව 'ජනතාවට පහසු කරන්න අපහසුතාවට පත් නොකරන්න උනන්දු කරවන්න අකමැත්තට ලක් නොකරන්න.' (මුස්ලිම්) යනුවෙන් උපදෙස් දුන්නේ ය. මෙහි දී නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා මධාස්ථභාවය අනුගමනය කළ ආකාරය විදහා දක්වයි.

අල් කුර්ආනය කියන තවත් සමහර දේශන දෙස අවධානය යොමු කරන්න.

"හොඳින් අනුභව කරන්න; කවන්න. නමුත් (ඒවායේ) පුමාණය ඉක්මවන්න එපා" (7:31)

'ඔබ ඇවිදීමේ දී මධාස්ථභාවය අනුගමනය කරන්න ඔබගේ හඬ අඩු කරගන්න හඬ වලත් අකමැති ම හඬ බුරුවාගේ (ශබ්ද නගන) හඬ ය.' (31:19)

මෙහි දී කෑමේ දී, හා බීමේදී, පුමාණය ඉක්මවීමද, කථා කිරීමේ සීමාවෙන් තොරව හඬ නැගීම, ඇවිදීමේ දී බොහෝම වේගයෙන් හෝ සෙමෙන් ගමන් කිරීම යනාදිය පිළිබඳ අවවාද කොට මධාස්ථභාවය අනුගමනය කරන මෙන්. අල් කුර්ආනය නියෝග කර ඇත.

මෙලොවේ සහ පරලොව කිුිියාකාරකම්වල මධාාස්ථභාවය අනුගමනය කළ යුතු යැයි අල් කුර්ආන් හි පහත සඳහන් වැකිය පැහැදිලි කර ඇත. අල්ලාහ් අපට (අවශා සියලු දෙය) මෙලොව දී ම ලබා දෙනු මැනවි, යනුවෙන් යදින අය ද මිනිස් සමාජය තුළ සිටිති. නමුත් මෙවැනි අයට පරලොව කිසි ම පිහිටක් වාසනාවක් නැත. එසේ නොව අල්ලාහ් අපට මෙලොවේ සහ පරලොව දී ආනිසංස ලබා දෙනු, (අපායේ මාරක) ගින්දරින් අපිව බේරාගනු මැනවි යැයි ඉල්ලන අය ද මිනිස්සුන් තුළ සිටිති. (2:200:201)

මෙහි දී මෙලොව යහපත පමණක් යැදීම පිටුදක මෙලොව සහ පරලොව යහපත යැදීම පුශංසා කොට තිබීම, සැලකිල්ලට භාජනය විය යුතු කරුණකි. එම නිසා ඉස්ලාමය නිසි ලෙස තේරුම් ගෙන එයින් පැවසෙන මැදි පිළිවෙත ජීවිතයේ සියලුම කාරණා අංශ වල දී පිළිපදිමු.

#### අභාගස

- 01. ඔබ මිනිස්සුන්ට සාක්ෂි වශයෙන් ඉන්න. දූතයා ඔබට සාක්ෂියක් ව සිටියි. යන වාකාය තුළ ඔබ හඳුනාගන්නේ කුමක් ද?
- 02. තුස්ත කිුියා හා මධාෳස්ථභාවය යන දෙකට ම ආගමික උදහරණ දෙකක් සහ ලෝකය සම්බන්ධ උදහරණ දෙකක් තුළින් පැහැදිලි කරන්න.
- 03. අල්ලාහ් සහ ගැත්තා අතර මධාස්ථභාවය පාඩමේ සඳහන් උදහරණ ගෙන පැහැදිලි කරන්න.





## ෆික්හුල් අව්ලවියාත්



"ෆික්හුල් අව්ලවියියාත්" යනුවෙන් හැඳින්වන අරාබි වචන 'පෙළ ගැස්ම' යන අරුත දෙයි. එය තවත් පැහැදිලි කරනවා නම් මුස්ලිම් කෙනෙකුට වැදගත් දෙයකට වඩා අවැදගත් දෙයකට හෝ අතිවැදගත් දෙයකට වඩා වැදගත් දෙයකට හෝ පුමුඛත්වය දීම තහනම් වේ. පුමුඛත්වය දිය යුතු දේට පුමුඛත්වය දීය යුතු යි. පුමාද කළ යුතු දේ පුමාද කළ යුතු ය. බරපතල දෙයක් අතපසු කිරීම ද නොකළ යුතු යි යන්න වේ.

පහත සඳහන් උදහරණයෙන් මෙය තේරුම් ගත හැකි ය. එක්තරා පුදේශයක ජනතාව නියඟය නිසා එදිනෙද අවශාතා ඉටු කර ගැනීමට අතපසු වී ඇත. එවැනි අවස්ථාවක තවත් පිරිසක් තම තුන් වෙනි "උම්රාව" ඉටු කිරීමට සූදනම් වෙමින් සිටිති. මේ අවස්ථාවේ නියඟයෙන් පීඩාවට පත් ජනතාවට සහනයක් දෙනවා ද තුන් වෙනි උම්රාව ඉටු කරනවා ද යන පුශ්නය මතු වේ. සමාජමය වශයෙන් බැලූ විට තුන් වෙනි උම්රාව ඉටු කරනවාට වඩා නියං සහනාධාර ලබා දීම අතිශයින් පුමුඛත්වය ගනී. මෙසේ පුමුඛත්වය දීම "ෆික්හුල් අව්ලවියියාත්" යනුවෙන් හැඳින්වෙයි.

තවත් නිදසුනකට අවධානය යොමු කරමු. තරුණකම යනු සාරවත් අනාගතයක් වෙනුවෙන් වු පුහුණු ව ලබා ගන්නා කාලය වේ. මහලුකමට පෙර තරුණකම පුයෝජනයට ගනු' යනුවෙන් නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා අවධාරණය කළේ ය. මෙම අවධිය ජීවිතය සාර්ථක කර ගැනීම සඳහා දනුම, හැකියාව, මානසික හික්මීම, ආධාාත්මික පුහුණුව වැනි දේ ලබා ගැනීමට උපයෝගී කර ගත යුතු ය. ඉහත කරුණු තරුණ වියේ දී පුමුඛත්වය දිය යුතු කරුණු වෙයි. එය හැර තාරුණාය නොනිසි කීඩා, සුරාව සූදුව හෝ වෙනත් අයතා විනෝදංශ වැනි කාලය කා දමන කිුයා මගින් ගෙවා දමීම උචිත නොවේ. එම නිසා තරුණාය අනාගතය වෙනුවෙන් ලබාගන්නා පුහුණුවක් කර ගැනීම "ෆික්හුල් අව්ලවියියාත්" වෙයි.

මුස්ලිම්වරයෙක් තනි පුද්ගලයකු වශයෙන් ද සමාජයක් වශයෙන් ද තමාගෙන් ඉටු විය යුතු කියා අතුරින් මුල් තැන දිය යුතු දේ හඳුනා ගෙන කියා කළ යුතු වෙයි. අල් කුර්ආනය සහ සුන්නාව මෙයට මග පෙන්වන්නේ ය. අල් කුර්ආනය එක විට සම්පූර්ණයෙන් ම පහළ වුයේ නැත. අවුරුදු 23ක් තුළ සමාජ, දේශපාලන, ආර්ථික වැනි විවිධ අංශවල අවශාතා හඳුනාගෙන වරින් වර පහළ විය. අල් කුර්ආනයේ දේශනය අනුව විධිමත් කියාත්මක කළ යුතු වන හෙයින් මෙසේ පහළ වන්නට ඇත. නබ් සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමා ද තම දෑවාවේ දී පුමුඛත්වය දිය යුතු දේවලට පුමුඛත්වය ලබා දී මග පෙන්වා ඇත. නීති හඳුන්වා දීමේ දී අල් කුර්ආනය සහ සුන්නාව අනුව කුමානුකූලභාවයක් අනුගමනය කර ඇත.

තරාතිරමෙන් අඩු දෙයකට වඩා තරාතිරමෙන් වැඩි දෙයකට පුමුඛත්වය දිය යුතු යැයි අල් කුර්ආනය පෙන්වා දී ඇත. උදහරණයක් වශයෙන් ඊශ්රායල් සමාජයට අල්ලාහ් "මන්නු සල්වා" යන වටිනා ආහාර වර්ගය පිළිගැන් වූයේ ය. ඔවුහු සාමානා ආහාර දෙන ලෙස ද නබි මූසා අලෛහිස්සලාම් තුමා ගෙන් ඉල්ලූහ. එහෙත් අල්ලාහ් මෙය පුතික්ෂේප කර "මන්නු සල්වා" පුමුඛත්වය දෙන ලෙස පැවසුවේ ය. ( 2:61 )

මෙසේ බාහිර පෙනුමට වඩා අභාන්තර පෙනුමට පුමුඛත්වය දෙන ලෙස අල් කුර්ආනය අවධාරණය කරයි. යුදෙව් වරුන්ගේ කිබ්ලාව ද, මුස්ලිම්වරුන්ගේ කිබ්ලා ව ද යන ගැටලුව පැන නැගුණ විට 'දිසා අනුගමනය කිරීම වැදගත් වන්නේ නැත. කිුියා වල අන්තර්ගත ඊමානයත් ඒ අනුසාරයෙන් එන යහපත් කිුියා වලින් පමණක්. ආනිසංස ලැබේ' යැයි, අල් කුර්ආන් ( 2:177)පැහැදිලි කරයි.

යුද්ධය සහ සාමය යන දෙකෙන් කුමකටද පුමුබත්වය දිය යුත්තේ යනුවෙන් අල් කුර්ආනය අවධාරණය කරයි. යුද්ධයට වඩා සාමයට පුමුබත්වය දිය යුතු ය. (8:6) ඉස්ලාමයේ සාමය අනිවාර්ය ද, යුද්ධය පැහැරහැරිය යුතු ව ද තිබෙන බව අවධාරණය කරයි. 'විවාහයක දී මුෂ්රික්ට වඩා මුඃමින්ට පුමුබත්වය දිය යුතු යි.' (2:221)

'මෙලොව සඳහා ඉපයීමට වඩා පරලොව සඳහා වූ ඉපයීමට මුල් තැනක් දිය යුතු ය' (16:30) යන්න ඒ සඳහා නිදසුන් කීපයකි.

දඃවාව තනි පුද්ගලයකුගෙන් ආරම්භ කරනවා ද? සමාජයක් තුළින් ආරම්භ කරනවා ද? යන පුශ්නයට නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා තනි පුද්ගලයන් බිහි කර ඒ අනුසාරයෙන් සමාජයක් ගොඩනැගිය හැකි බව, උත්තර දුන්නේ ය. එතුමාගේ මක්කා කාලයේ දී තනි පුද්ගලයන් බිහි කිරීමට පුමුඛත්වය දුන්නේ මේ නිසා ය. මෙයට මක්කාව හා මදීනාව තුළ සමාජයේ දකින්නට ලැබුණ භෞතික හා සමාජමය හේතු බලපෑමට ඇත. පසු ව තනි පුද්ගලයන්ට වඩා සමාජයට පුමුඛත්වය ලබා දී සමාජයට ම දඃවාව හඳුන්වා දී ඉදිරියට ගෙන ආවේය. අල් කුර්ආනය එම සමාජයට "කෛරු උම්මත්" (වැදගත් සමාජයක්) යැයි පුශංසා කරයි.

සෑම කියාවකට ම එවා ට සරිලන ගෞරවයක් සහ වටිනාකමක් ලැබී ඇත. ඒවා උචිත වේලාවට පිරිනමන්නේ නැති විට සමාජ අසාධාරණය සිදු වේ. හඳුනාගත් කියාවන්ට අප යොමු කරන අවධානය අඩුවෙන් හෝ වැඩියෙන් කරන විට එහි දී ගැටලු ඇති විය හැකි ය. වටිනාකමින් අඩු ඒවා ඉදිරියට ඇවිත් වටිනාකම වැඩි ඒවා පිටුපසට තල්ලුවී යාමේ දී උද්ඝෝෂණ ඇති විය හැකි ය . මෙවැනි දෙයක් ඇති නොවීමට "ෆික්හුල් අව්ලවියියාත්" අධික අවස්ථාවක් ලබා ගන්නේ ය. "පරිආ" සියලු ම කියා කෙරෙහි ඒකාකාරී ව අවධානය යොමු නොකරයි. එක් එක් කියාවට ඊට උචිත වටිනාකමක් ලබා දී ඇත. මේ නිසා නීති විද්වත්හු ෆර්ල්, වාජිබ්, ජාඉස්, මක්රූහ්, හරාම් යනුවෙන් කියා වර්ග කර ඇත. සුන්නත් ෆර්ලයට වඩා පුමුඛ වන්නේ නැත. හරාම් වූ දෙය හලාල් වූ දේට වඩා පුමුඛ නොවේ. සතෳය බොරුවෙන් ජය ගත නොහැක. සුදුසුකම් නැති පුද්ගලයා සුදුසුකම් ඇති පුද්ගලයා ඉක්මවිය නොහැක. අවුල්සහගත තත්ත්වයක් ඇතිනොවන්නේ නම් පුමුඛත්වය දිය යුතු දෙය නිරවදා ලෙස හඳුනාගෙන එයට නිසි තැන ලබා දීය යුතු ය.

අල් කුර්ආනය මෙසේ සඳහන් කරයි. අන්ධයා සහ මනා පෙනීමක් තියෙන තැනැත්තා සමාන වන්නේ නැත. (එසේ ම) අඳුර සහ ආලෝකය සමාන වන්නේ නැත. සෙවණ සහ අව්ව සමාන වන්නේ නැත. පුාණය සහිත තැනැත්තා හා මියගිය තැනැත්තා සමාන වන්නේ නැත. (35:19-22) උගතා හා නූගතා සමාන වන්නේ නැත. (39:7) විරුද්ධ වචනවලින් පුමුඛත්වය දෙන්නේ කුමකට දැයි මෙහි අවධාරණය කර ඇත.

හදීස්වල ද මෙය දකිය හැක. නබි සල්ලල්ලාහු අලෙහි වසල්ලම් තුමා අවස්ථානුකුව ද එක් එක් පුද්ගලයාගේ හැකියාවට සුදුසු පරිදි විවිධ කියාකාරකම්වලට හා විවිධ කරුණුවලට පුමුඛත්වය ලබා දී ඇති බව දක්නට ඇත. උදහරණයක් ලෙස ශේෂ්ඨ කියාව කුමක් දයි කෙනෙක් ඇසූ විට "නියමිත වේලාවට සලාතය ඉටු කිරීම" යනුවෙන් පැවසී ය. මෙම පුශ්නයට තවත් කෙනෙක් ඇසූ විට අල්ලාහ් "අල්ලාහ් කෙරෙහි විශ්වාසය කිරීමයි" යනුවෙන් කීවේය. මෙහි දී සියලු දෙනා ම සහාබාවරුන් වුව ද ඒ පුද්ගලයාගේ අවශාතාව හෝ මානසික මට්ටම හෝ බෙලහීනකම හෝ හඳුනාගෙන උපදෙස් ලබා දී ඇති බව දනගන්න තිබේ.

තනිපුද්ගලයාගේ හැකියාව, අවස්ථාව, වර්ධනය, දනුමේ වර්ධනය යන කරුණු අනුව කුමක් සඳහා පුමුඛත්වය දිය යුතු ද යන දනුම අදට අතාවශා වුවමනාවක් වී ඇත. මක්නිසාද යත් පුමුඛත්වය දිය යුතු දේ සඳහා එසේ නොකිරීමෙන් පෙර සඳහන් කළා මෙන් සමාජ ගැටලු පුළුල් වී පැමිණීමට හේතු කරුණු වෙයි. සමගියෙන් සිටීම යන "වාජිබ් වූ" කිුියාවට ඇති අලස ස්වභාවය මුස්ලිම් සමාජය තුළ ගැටලු රැසක් ඇති කිරීමට හේතු වී ඇති බව අද සමාජය තුළ සුලබ ව දකිය හැකි ය.

"ෆික්හුල් අව්ලවියියාත්" යනු සමානා කියාදමයකි. අවස්ථානුකූල ව එකින් එකට පුමුඛත්වය දීම කළ හැකි ය. මෙවැනි අවස්ථාවල ෂරිආවේ සීමාව ඉක්මවා නොයාමට (ෆික්හුල් අව්ලවියියාත්) ගැන දනීමක් අවශාය වෙයි. නබි සල්ලල්ලාහු අලෛහි වසල්ලම් තුමාගේ අභාවයෙන් පසු කලීෆා කෙනෙක් තෝරා ගැනීමේ දී සහාබාවරු එය අනුගමනය කළෝ ය. අබුඋබයිද රළියල්ලාහු අන්හු, උමර් රළියල්ලාහු අන්හු සහ අබූබකර් රළියල්ලාහු අන්හු යන තිදෙනාගෙන් අබූබකර් රළියල්ලාහු අන්හු තුමාව ඉදිරිපත් කිරීම දූරදර්ශීව සිතා කළ කියාවකි. එම තේරීම "කිලාෆනය" ආරක්ෂා කළේ ය.

එම නිසා මේ ගැන දැනීමක්, අවබෝධයක් ලබා ගැනීමට උත්සාහ කරමු.

#### අභාගස

- 01. පහත සඳහන් කිුයාවලින් පුමුඛත්වය දිය හැකි ඒවා යටින් ඉරක් අදින්න.
- i. ඉෂා සලාතය මස්ජිදහි හුදකලාවේ ඉටු කිරීම. ගෙදර වැඩවලට උදව් කිරීම.
- ඉෂා සලාතය ජමාආත් ව ඉටු කිරීම.
   අල් කර්ආතය කට පාඩම් කිරීම.
- iii. සවස් වරුවේ කී්ඩා කරන්න යෑම. පුස්තකාලයට යෑම.
- iv. අල් කුර්ආනය පාරායනා ඇසීම. අනතුරට ලක් වූ කෙනෙක් රෝහල වෙත ගෙන යාම.
- v. ඉරිද දිනවල මිතුරන් සමඟ කයිවාරු ගැසීම. නෑදෑයකු හමුවීමට යාම.
- 02. ඉස්ලාමයේ සාමය වැදගත්ය, යුද්ධය අවැදගත්ය යන කරුණ පැහැදිලි කරන්න.
- 03. පළමුව කළ යුතු දෙයක් පසුවට දමීමත්, පසුව කළ යුතු දෙයක් පළමුව කිරීමත් නිසා ඇතිවන විනාශය උදහරණ සහිතව පැහැදිලි කරන්න.